

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





THE THE CONTROL OF THE STATES TO STATE STATES TO STA



# общежительная **САРОВСКАЯ ПУСТЫНЬ.**

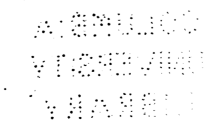
932.047 5274

38-36278

#### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ тъмъ, чтобы по отпечатаніи, до выпуска изъ типографіи, представлено было въ Ценсурный Комитетъ узаконенное число эквемпляровъ. Іюня 27 дня, 1860 года.

Московская Духовная Авадемія. Ценсоръ Академіи Инспекторъ, Архимандрить Порфирій.

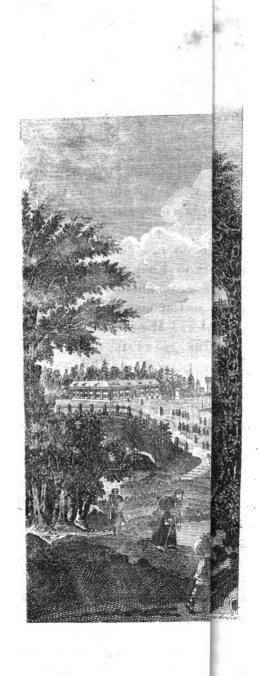


## предувъдомление.

Помня заповъдь Св. Апостола Павла: поминайте Наставники ваша, иже глаголаша вамь слово Божіе, ихже взирающе на скончаніе жительства, подражайте въръ ихъ (Евр. 13, 7), помня, говорю, сію запов'єдь, не могъ я никогда забыть блаженныхъ подвижниковъ досточтимой обители Саровской. Потому, въ знакъ особенной къ нимъ благодарности за ихъ духовныя наставленія, рішился я, по мірь силь монхь, собрать нъчто, болъе назидательное или менье извъстное, изъ ученія и жизни сихъ добрыхъ руководителей, уже перешедшихъ отъ земли въ селенія небесныя. Это сдълаль я сколько для собственной душевной пользы, столько и для пользы другихъ благоговъющихъ къ памяти сихъ пустынножителей. Проживъ десять льтъ въ Богоспасаемой обители Саровской, я получилъ какъ объ ней, такъ и о блаженныхъ, уже почивичихъ, Отцахъ ея достовърныя свъдънія, которыя теперь и предлагаю усердному вниманію Христолюбцевъ, ищущихъ спасенія. Свѣдѣнія сіп, хотя и съ усердіемъ мною собранныя, — безъ сомнѣнія, — скудны; но иначе не могло и быть, ибо блаженные Отцы, о которыхъ повѣствую я, работали Господу втайнѣ, и крѣпко затворивъ за собою двери своей клѣти. Я же съ своей стороны боялся быть лукавымъ, неблагодарнымъ рабомъ и скрыть благочестивые подвиги блаженныхъ Отцевъ, какъ драгоцѣнные таланты, въ землѣ, покрыть ихъ забвеніемъ въ противность выше приведенной заповѣди Апостола.

Недостатки, какіе найдутся здёсь, какъ неизбѣжные во всѣхъ трудахъ человъческихъ, усердно прошу покрыть братолюбіемъ и молитвою о трудившемся.

Јеромонать Овель.



Общежительная Саровская пустынь находится въ Тамбовской Епархів, на границахъ Нижегородской и Тамбовской губерній, на разстояній отъ Москвы въ четырехъ стахъ, отъ города Арзамаса въ шестидесяти, отъ Нижняго во ста семидесяти, а отъ города Мурома Владимірской Епархіи во ста двадцати верстахъ, въ лъсу, на возвышенной горъ, между двумя ръчками Сатисомъ и Саровкою, соединившимися вмъть подъ монастыремъ. Мірскія ,селенія отстоять отъ монастыря верстъ на двадцать, п ближе нътъ жительства, какт на пять верстъ, и притомъ съ одной стороны, Мъстоположение пустыни очень красиво и восхищаетъ душу всякаго посътителя. Монашеское благочиніе наблюдается со всею строгостію; трогательная, продолжительная церковная служба умиляетъ сердце; во время пънія столповаго, по чину Афонскія горы, сладостное чувство наполняетъ душу и въ церкви особенное возбуждается благоговъніе къ подвижникамъ, иноческими добродътелями въ общежитіи просіявшимъ. О сей пустыни по справедливости можно сказать, что въ нынъшнемъ въкъ это примърная пустынь. Она не только по вифшности красива, но и внутренно украшена Христіанскими монашескими правилами и подвигами благочестивой жизни приснопамятныхъ мужей, подвижниковъ добродътели, каковы были: первоначальникъ Іеросхимонахъ Іоаннь, преемникъ его ученикъ и сподвижникъ строитель Димитрій, благочестивый старецъ Ефремъ, благоговъйный мужъ Пахомій, смиренный Исаія, ревностный Питиримъ, строгій Іоакимъ, правдивый Игуменъ Нифонтъ, пустынникъ Игуменъ Назарій, Іеросхимонахъ Доровей, Схимонахъ Марко, Іеромонахъ Серафимъ, Иларіонъ, Іеродіаконъ Александръ и другіе. Подвиги сихъ мужей и поднесь сохраняются въ памяти людей, чтущихъ благочестіе. Подвижники сій совершенно преданы и полезны были обители; служа для нея украшеніемъ духовнымъ, въ своей жизни достоподражательный подавали примъръ братіи въ твердомъ упованіи на помощь Бога всемогущаго, Которому единому посвятили они на служеніе тьло и душу свою. Они пребывали въ безмолвів и вмъсть въ непрестанной молитвъ, бесъдуя всегда мысленно съ Богомъ; при содъйствии благодати Божіей, имъли мудрое и тонкое познаніе сердца человъческаго и , какъ свътильники, озаряли чистымъ свътомъ ученія Христова всьхъ приближавшихся къ нимъ, указуя всякому истинный путь, ведущій ко спасенію. Сколь святыми добродътелями украшена была душа ихъ! Какой духовной доблести въ нихъ недоставало! Въ въръ тверды, въ терпъніи непоколебимы, въ любви къ Богу и ближнему неподражаемы, въ молятвъ неутомимы, въ воздержании постоянны, даже въ тяжкомъ предсмертномъ бореніи плоти бодры и сильны. Не изнемогая въ благочестій, но горя несомнанною варою, съ теплою молитвою предавали они духъ свой въ руки Бога живаго. Посему душеполезно воспомянуть нъкорыя черты изъ жизни ихъ, назидательныя мысли, какія любили они повторять, и ихъ труды на пользу святой обители Саровской.



# HEPBOHAJAHHUK TEPOCXIMOHAXB LOAHEL

Саровской пустыни,

Changasca & 1/37 Topy 4 From no St andy.

Thoramama Hashar Dehacher 22 a lated a Honoge l' Seponere Ceponi

#### СВЪДЪНІЯ

оъъ

# осповани саровской пустыни

И

ПЕРВОНАЧАЛЬНИКЪ ЕЯ,

## IEPOCXUMOHAXB IOAHHB.

Не много нужно словъ тамъ, гдъ дъла свидътельствуютъ ясно. Такъ и о достопамятновъ подвижникъ іеромонахъ Іоаннъ высокое и назидательное можно получить свъденіе, если только вспомнить, что имъ основана цвътущая благолъпіемъ и устройствомъ, Саровская пустынная монашествующихъ обитель.

Основаніе Саровской пустыни положено въ 1700 году, какъ пишетъ въ своей исторіи (\*) самъ первоначальникъ обители сей ієромонахъ Іоаннъ. Въ на-

<sup>(\*)</sup> Исторію первоначальника можно видіть въ Саровскомъ книго-хранилиці.

чаль по ночамъ были чудесныя явленія: сходилъ иногда съ неба великій свътъ на самое то мъсто, гдъ нынъ стоятъ соборныя церкви, а также не ръдко слышанъ былъ колокольный звонъ, хотя тогда не было еще на семъ мъстъ жилищъ человъческихъ, и вся окрестностъ покрыта была густымъ, непроницаемымъ лъсомъ. Это было до прихода сюда перваго монаха Феодосія и по немъ монаховъ Герасима и Иларіона, жившихъ одинъ по другомъ. Къ сему-то Иларіону, жившему въ сихъ непроницаемыхъ дебряхъ, пришелъ основатель Саровской обители первоначальникъ Исаакій, въ схимъ переименованный Іоанномъ. По происхожденію своему онъ былъ званія церковнослужительскаго; урожденецъ Арзамасскаго уъзда, села называемаго Краснаго.

Съ 19-ти лѣтъ возлюбивъ монашеское житіе и изъ любви къ Богу оставивъ міръ, онъ водворился въ убогомъ монастырѣ Введенскомъ, который находится въ городѣ Арзамасѣ, гдѣ въ 1689 году и постриженъ въ монашескій чинъ. Добродѣтельная, смиренная на благоискусная жизнь его, всецѣло посвященная на служеніе Богу, вскорѣ обратила на него вниманіе Начальства. Въ 1692 году, при Святѣйшемъ Патріарътѣ Адріанѣ, рукоположенъ онъ Преосвященнымъ Евеиміемъ, Митрополитомъ Сарскимъ и Подонскимъ, въ санъ іеромонаха, а въ послѣдствіи избранъ и въ Строители сему монастырю. Но Промыслъ Божій руководилъ старца сего на иные спасительные подвиги; душа его стремилась къ безмолвію пустынному, — и по довольномъ управленіи тою обителію, изъ желанія

и любви къ безмолвному житію, избравъ на мѣсто свое въ Строители ученика своего, того Введенскаго монастыря іеромонаха Афиногена, самъ удалился въ непроходимую тогда дебрь дремучаго бора, въ пустынное Саровское мѣсто къ монаху Иларіону, чтобы получить отъ него убогое наслѣдство—его хижину, но и богатое достояніе—пустынное безмолвіе.

Не вмѣстѣ они жили, упомянутые отшельники: Өеодосій, Герасимъ и Иларіонъ, но каждый отдѣльно отъ
другихъ хранилъ молитвенное свое уединеніе, и ихъ
жизнь, скажемъ словомъ Апостольскимъ, сокрыта была со Христомъ въ Богѣ (Колосс. III, 3). Хотя отшельники сіи не остались до конца дней своихъ въ избранномъ ими жилицѣ, но въ 1689 году отошли въ
иныя мѣста; однако они всѣ согласно прорекали
другъ-другу о будущей славѣ этого мѣста. И явился
мужъ на то отъ Бога какъ бы предназначенный—мужъ,
котораго уже не устрашили страхованія ночныя и
коварныя человѣкъ озлобленія; онъ принялъ благословеніе Иларіона и безвыходно поселился въ его
кельи, въ глубокомъ уединеніи, среди дремучихъ
лѣсовъ.

Хотя не легко было принять на себя такой подвигь, котораго не могли понести многіе любители уединенія; ибо искушенія вражіи наиначе страшны бывають въ одиночествъ: и въ пустынной жизни, гдъ стрълы сильнаго изощрены (Пс. 119, 4.): но бодрый, неутомимый воинъ Христовъ Іоаннъ, въруя, что уже настало время прославиться этому мъсту, потому что и его самого посъщали откровенія свыше, воз-

ложа кръпко упованіе на Бога, и пребывая постоянно въ подвигахъ молитвенныхъ, положилъ въ душъ своей или одержать совершенную побъду надъ вражескими искушеніями, или умереть на мъстъ своего подвига. Чего не вытерпълъ онъ въ брани съ духами злобы поднебесными! Онъ зналъ, по словамъ Апостольскимъ, что брань его была не съ кровію в плотію, міродержителями тьмы въка сего, съ духами злобы поднебесными ( Ефес. VII 12 ). Какихъ ужасныхъ нихъ страхованій, какихъ духовныхъ томленій не перенесъ онъ! Различными способами этотъ врагъ рода человъческого нападалъ на него, непрестанно усиливался наводить страхованія ночныя и томленія духовныя, которымъ онъ подвергался въ свой тяжкой борьбъ. Иногда являлось ему цълое полчище бъсовъ, духовъ злобы, съ крикомъ хотъвшихъ изъ пустыни, якобы имъ принадлежавшей; всвми старались удалить молитвеннаго мърами его отъ подвига; иногда наносили ему разными нительными внушеніями крайнее смущеніе, злокозненно склоняли его оставить пустыню; представлялось на примъръ ему, что его мать и ближніе родтвенники со слезами приступали къ нему, умоляя оставить неудобоисполнимое желаніе и возратиться на жительство въ обитель, гдв они могли бы пользоваться его бесъдою. Врагъ рода человъческаго когда такимъ образомъ не успъвалъ смутить и поколебать отшельника невидимаго міру, но знаемаго Богу, иными сильнъйшими средствами многократно покушался устрашить его: воздвигаль внутрениною бурю въ сердцъ его. Вольный страдалецъ чувствовалъ мрач-

ную тоску и убійственное уныніе, поражавшее душу и тьло какимъ то мертвеннымъ оцепенениемъ, такъ что и самая молитва не скоро могла разогнать тоску сію. Бывали такія минуты, что келья пустынная казалась ему смрадною темницею, и даже чувственный смрадъ наполнялъ ее внезапно такъ, что отпельникъ иногда принужденъ былъ выходить изъ нея на свъжій воздухъ; и когда возвращался въ нее, то всякое рукодъліе и чтеніе дълалось совствъ невозможнымъ отъ глубокаго унынія. Однажды, по действію духа искусителя, такъ сильно было волнение духа юнаго отшельника, что вся его пустынная келія, казалось, какъ бы колебалась вокругъ его, самъ онъ весь отъ головы до ногъ будто окруженъ былъ пламенемъ огня и почувствовалъ жестокую въ себъ бользнь. Исаакій противъ страха привиденій въ одиночестве, надежныя употребляль средства-какъ сильное духовное оружіе-строгій пость и теплую молитву къ Подвигоположнику, и сими духовными оружіями побъдиль со: вершенно всякія искушенія, такъ что и въ его жизни явилось побъдоноснымъ слово Евангельское: Сей же родъ ничимъ же можетъ изыти, точію постомъ и молитвою ( Мар. IX. 22 ). Духъ нечистый со всеми кознями далеко бъжалъ отъ Исаакія, постоянно вооруженнаго молитвою и постомъ. Хотя благочестивый отшельникъ сей сокрылъ себя въ пустыни, но не могъ сокрыть своихъ добродътелей. Семь лътъ провель въ глубокомъ уединеніи Исаакій, препровождая Богоугодную жизнь, не могъ укрыться, какъ светильникъ горящій на свішникі, какъ градъ верху горы діль

добрыхъ стояй. По слуху о немъ и побуждаемые святостію его жизни стали къ нему приходить люди, желающіе съ нимъ пустынножительствовать и подражать благочестивой его жизни. Такимъ образомъ собралось насколько человакъ боголюбивой братів, которые пожелали имъть и церковь; да и нужда имъ въ томъ настояла: ибо тогда вышелъ указъ, коимъ повельно всьхъ жившихъ въ лесахъ, гдв монастырей и церквей не имълось, признавать за раскольниковъ. И такъ пустыннолюбивый Іеросхимонахъ Іоаннъ убъжденъ былъ духовною, истинно благоговъйною мыслію-въ этомъ пустынномъ своемъ месте построить церковь и возградить монастырь не для себя только и не для духовной своей дружины, но и для будущихъ монаховъ. Старецъ сей поселился въ пустыню, яко единъ отъ нищихъ о Христь, не имъя никакихъ вифшнихъ средствъ не только на построеніе, но и на пріобрътеніе малаго участка земли подъ монастырь, что необходимо нужно было на первый разъ (такъ что и на первоначальникъ Саровской обители оправдались слова преподобнаго черноризца Печерскаго о твердости обителей, которыя воздвизаются не златомъ и сребромъ, но молетвеннымъ потомъ и слезами пустынножителей): однако твердая надежда на всесильнаго Господа въ благомъ предпріятіи умудрила и одушевила старца, и онъ ревностно приступиль къ делу. Узнавъ, что земля между речками Саровомъ и Сатисомъ (гдъ нынъ монастырь) принадлежитъ владъльцу Князю Кугушеву, жительствовавшему въ Кадомскомъ увздв, онъ является къ нему съ че-

лобитною и мудрыми своими словами убъдилъ Князя уступить эту землю подъ монастырь. Получивъ отъ него кръпостный актъ на землю и составивъ уставъ о житіи монашескомъ сообразно съ правилами Апостоловъ и Святыхъ Отецъ, представилъ оные - актъ на землю и уставъ общежительный тогдашнему блюстителю Патріаршаго престола, Преосвященному Стефану, Митрополиту Рязанскому и Муромскому. Въ просьбъ отъ себя и отъ братіи первоначальникъ испрашиваль благословенія на общежитіе по составленнымъ правиламъ и дозволенія построить церковь и соградить монастырь, и получиль отъ него храмоздательную и храмосвятительную грамоту. Приступая къ построенію церкви и монастыря, Строитель Іеросхимонахъ Іоаннъ встрътилъ было сильныя препятствія со стороны жителей ближнихъ селеній, по зависти возникшія; потому что они издавна имвли свободный въбздъ въ леса и пользовались звериною ловлей и бортями пчелиными. Но и въ этомъ случав благоразумное, кроткое и духовное увъщание старца сего усмирило буихъ, и вмъсто того, чтобъ препятствовать, они стали помогать ему своими трудами въ строеніи. Такимъ образомъ многими трудами и попеченіемъ доблественнаго старца Геросхимонаха Іоанна посреди глухой дебри, въ самой чащи бора, построена первая деревянная церковь, освящена 1706 года, Іюня въ 16 день, во имя Божіей Матери Живоноснаго Ея Источника, и основался монастырь общежительный. Особливо чуднымъ Божіймъ Промысломъ первоначальное создание церкви во имя Пресвятыя

Богородицы Живоноснаго Ея Источника есть самое достопамятнъйшее происшествіе, которое должно почитать явнымъ доказательствомъ особеннаго Божія Промысла и ходатайства Пресвятыя Богородицы о святой обители сей. Ибо въ пустомъ, отъ селеній людскихъ отдаленномъ, необитаемомъ мъстъ, покрытомъ густымъ лѣсомъ, приступить къ оному казалось совсъмъ неудобно, не имъвъ на такое строеніе никакой суммы; но при Божіей помощи сія первая церковь собственными трудами первоначальника и всего братства въ пятдесятъ дней была приготовлена къ освящению. И какъ скоро разнеслась о томъ въсть въ окрестности, отвсюду собралось несколько тысячь боголюбивыхъ людей, которые принесли съ собою всю необходимую утварь для храма, даже колокола и самую пищу для столь многолюднаго собранія. Ибо у пустынножительствующихъ не было ни утвари для церкви, ни пищи для пришельцевъ. Такимъ образомъ при содъйствіи доброхотныхъ дателей церковь украшена благоленно, и затемъ и въ обители братство начало умножаться. «И собрашася тамо жити монахи, говоритъ Исторія Саровской пустыни, пользы ради души своея, постнического житія, въ прославленіе имени Божія чиновнымъ церкви Господней установленнымъ пъніемъ.» А добродътельный строитель, первоначальникъ Іоаннъ, назидая и укръплая души. предложилъ братін и о внутреннемъ для нихъ устройствъ, какъ бы житіе свое препровождать по установленію Св. Отецъ и ради любви Божіей; « вси бо восхотъша тамо пребывати, и благоискусно монашествовати; угождати же Всевышнему Богу потщашася различными образы; въ чистотъ душъ и тълесъ своихъ пребыху, цъломудренное изобраща житіе, горящее духомъ Господеви во еже имъти непрестанную молитву, постъ нелицемфрный, въ нищетф благодушіе, во всемъ благоразсудное воздержаніе и парицу добродътелей разсуждение, тоже въ заповъдяхъ Господнихъ, въ церковномъ благочестивомъ преданіи и ученій истинномъ церкви, и въ послушаній ея быти, безъ всякаго смышленія своего и возсылати благодареніе Господу Богу день и нощь; отлучающія же Святыя церкви, единыя Православныя и единаго ея мудрованія и чиновнаго встать тайнь установленія. развратники вся отвергати. И тако уставиша житіе общее и положища себъ въ уставъ, да во всю первую седмину Св. Великаго поста исправляется непрестанно пъніе во дни и въ нощи по чину обители неусыпающихъ, якоже писано въ житіяхъ Св. Отепъ. Өсодора Студита и Маркелла изъ обители неусыпающихъ;» что и донынъ неупустительно въ Саровъ исправляется, и всю первую неделю женскому полу въ обитель входа нътъ до субботы. Таковый общежительный уставъ, изложенный сообразно ственному писанію, правиламъ Св. Апостолъ и Св. Отецъ, поданъ былъ вышеупомянутому Преосвященному Стефану Митрополиту Рязанскому и Муромскому на разсмотръніе. Онъ, разсмотръвъ его, повельлъ дати грамоту во утвержденіе: « да работають Господу Богу во стрась и радуются во трепетъ, присно свое спасеніе содъвающе, яко Псалмопъвецъ Давидъ поетъ и Апостолъ Св. Павелъ учитъ и прочіе; да что Св. Апостоли и Св. Отцы утвердиша и церкве Святьй предаша, тако во всемъ и содъваютъ; за что въчныя жизни отъ Христа Бога да сподобятся. » Къ грамотъ приложено было и особенное посланіе въ стихахъ, которые, какъ про-изведеніе тогдашняго времени, заслуживаютъ особенное вниманіе, а потому для благочестивыхъ читателей сей книги прилагаются.

#### CTHXH

ПРЕОСВЯЩЕННАГО

#### CTESAHA ABOPCKAFO

**ПАСТРИННОЖИТЕЛЯМР** САРОВСКИМР.

вожівю милостію

#### СМРЕННЫЙ СТЕФАНЪ

**МИТРОПОЛИТЬ** 

#### РЯЗАНСКІЙ и МУРОМСКІЙ

Саровской пустыни Настоятелю, и еже о Христъ съ братією.

Братіе, блюдитеся, черну нося ризу Имъйте смиреніе, око держа низу. Убъгайте гордыни, тщеславія злаго, Еже погубляеть всъмъ небесно благо. Зависть, славолюбіе и гитвъ отлагайте;

Постомъ и молитвою оныхъ прогоняйте;
Лицемърства, лъпости лишитися тщитесь;
Но смиренно постяся, въ молитвахъ трудитесь:
Едино и общее всъмъ вамъ да, будетъ;
Не сумнитесь, понеже Богъ васъ не забудетъ.
Высшій братъ надъ низкимъ не высокомудрствуй.
Но всегда себъ равна быти умствуй.
Сиде образъ показа и Христосъ Собою,
Аще, рекъ, кто въ васъ вящшій, да будетъ слугою.
Сего ради благость, миръ въ васъ да пребываетъ;
Кротость, воздержаніе въ васъ да водворяетъ..
Имъйте же нанначе любовь между собою
Истивну, а не лестну, съ совъстью благою:
Сія бо васъ представитъ небесному трону,
И дастъ неончаемой радости корону.

Во окончаній же сего моего завъщанія миръ и благословеніе вамъ оставляю.»

Такимъ образомъ соединивъ братство во единомыслів, Іоаннъ предназначилъ братіи многотрудные подвиги; потомъ обратилъ свое вниманіе и на пришельцевъ: учинилъ положеніе, чтобы приходящихъ и прівзжающихъ богомольцевъ всякаго званія довольствовать общею трапезою, не взирая на число ихъ; что самое и донынѣ, во славу Божію, въ обители Саровской исполняется. Въ великіе праздники иногда до пяти тысячь и болѣе народу питаются безъ всякой за то платы или мздовоздаянія.

Кромъ учрежденія общежительнаго устава первоначальникъ Саровской пустыни Іеросхимонахъ Іоаннъ имѣлъ неусыпное попеченіе изустно поучать братію нижеслѣдующими словами Св. Василія Великаго, которыя, яко душеполезныя, здѣсь прилагаются:

«Да вмутъ чистоту душевную, безстрастіе телесное, ступаніе кроткое, гласъ умірень, слово благочинное, пишу и питіе не матежное, при старъйшихъ молчаніе, при мудръйшихъ вниманіе, къ начальникамъ повиновение, къ равнымъ себъ и къ меньшимъ любовь нелицемърную, отъ злыхъ и страстныхъ и любоплотныхъ отлучатися, мало въщати, множайше же разумъвати, не безразсуднымъ быти въ словъ, не взбыточествовати бестдою, не дерзымъ быти на смтхъ. стыденіемъ украшатися, къ женамъ нечистымъ не бестдовати, долу зртніе витти, горт же душу, бтгати сопротивословія, учительского сана не искати, честь міра сего вміняти ни во чтоже; аще же кто благо что на пользу инымъ сотворитъ, отъ Бога мзды да ожидаеть, п въчнаго возданнія отъ Христа Івсуса, Господа нашего.»

Положивъ такимъ образомъ прочное духовное основаніе своей пустыни, заботился старецъ Исаакій и о томъ, чтобы дать ей средства къ существованію на всѣ будущія времена: любовію пріобрѣлъ обители онъ отъ сосѣднихъ помѣщиковъ лѣсу и сѣнные покосы. По времени строгая благочестивая жизнь сего первоначальника съ братіею многихъ и окрестныхъ жителей назидала и пользовала такъ, что нѣкоторые изъ нихъ изъ усердія давали вклады въ монастырь, жертвовали вещами и землями, каковыя земли и угодья потомъ

Высочайше утверждены за обителью по кртпостямъ; отъ сихъ угодій и по нынт обитель имтеть неоскудное содержаніе. 1730 года Октября 25 блаженныя памяти Государыня Императрица Анна Іоанновна благоволила именнымъ своимъ указомъ на всегда утвердить во владтній земли, станые покосы, рыбныя ловли и другія угодья. По полученій указа, въ память его, установиль всякой годъ отправлять 25 числа мтсяца Октября благодарственное всенощное бдтніе и молебствіе Пресвятой Богородицт, что и донынт исполняется.

Сей добродътельный пеутомимый Старецъ Іоаннъ съ такимъ трудомъ позаботившійся о благосостояніи обители, подъ конецъ своей жизни, чувствуя изнеможеніе силь своихь, избраль въ Настоятели благочестиваго своего сподвижника іеромонаха Дороеея, а самъ пожелалъ провести остатокъ дней въ безмолвной молитвъ, въ 1716 году Марта 13 дня облекцись въ схиму. Поживъ краткое время въ покои, дряхлый старецъ думалъ только о мирной кончинъ; но Промыслъ Божій судиль о немъ иначе. Шестидесятиседмильтнему Старцу предстояло последнее искуппеніе, лишившее его любимой пустыни. По попущенію Божію, онъ подверженъ былъ великой напасти, втрно, чтобы подъ конецъ дней своихъ быть испытану для того, да яко злато въ горнилъ искушено обрящется предъ Верховнымъ Судіею. По нъкоему ложному на него доносу внезапно, противъ всякаго чаянія, онъ былъ вытребованъ въ Санкт-петербургъ, гдъ и скончался

4-го Іюля 1737 года, и погребенъ при церкви Преображенія Господня, что въ Котловской.

Житія его въ сей маловременной жизни было шестьдесять семь льть. Въ Саровской пустыни братія въ чувствахъ признательности къ своему отцу, благодътельному приснопамятному основателю обители, понынъ совершаютъ память о немъ, Іюля 4-го дня отправляютъ соборную панихиду о упокоеніи души его въ небесномъ царствіи.

Онъ оставиль обители драгоцівный, незабвенный памятникъ, обитель хранитъ уставъ его, содержащій въ себъ чинъ церковный, правило келейное манашеское и различныя духовным увыщанія, из ь коихъ особенно назидательное есть нижеслъдующее: отцы и братія и чада возлюбленная азъ педостойный братъ вашъ и рабъ, за любовь Господа нашего Іисуса Христа, давшаго Себе о гръсъхъ нашихъ, сего ради отнынъ попечемся о душахъ нашахъ, плачемъ и рыдаемъ, леность свою видяще, и ко всякому благому слабое и немощное, оскорбимся о мимошедшихъ, подвигнемся о будущихъ благихъ, да не лъностію и нерадъніемь здъшнее житіе провождающе, осуждени будемъ въ страшное и второе пришествіе Господне. Како же убо видети имамы очима лень Госполень великій и страшное Христово лице, сіяющее паче солнца, праведнымъ отдающее неизреченная благая, грешнымъ же томление и муки. Что же есть сего окаяннъйши, или что сея скорби и печали горчайши, якоже Св. Ефремъ глаголетъ? Егда видимъ мірскіе чело. въки, жившія съ женами и дътьми, и мірсками пекшихся, царства небеснаго сподобившихся; мы же оставльше вся, сиръчь, отца и матерь, жену и чада, и други л любовныя, и весь міръ и яже въ немъ красная и сладкая, въ скорбъхъ и быдахъ пребывающе, твлесными страстьми, яко со львомъ и зміемъ, борющеся день и нощь, и малаго ради небреженія и слабости и преслушанія, со блудники и съ мытари и со гръшники осуждени будемъ. Се же страждемъ отъ многаго неразумія: пбо оставихомъ великая и преславная, и худыми и ничтоже мнимыми прельщаемся, и сихъ ради отпадаемъ любве всяческихъ Царя Христа Бога, и того ради въ страшный часъ смертный лють истязани будемь, яко нерадивіи и льнивіи; тако бо глаголетъ Великій Василій. Мию убо, яко и велицыи свътильницы и духовній отцы, и ниже Святій мученицы, въ страшный часъ смертный, не безъ истязанія препдоша бітсовская мытарства. Тітмже убо братія, аще тако вси велицыи и въ толиць подвигь истязанія ожидають въ чась смертный: мы же страстній и окаянній како убъжимъ страшныхъ оныхъ истязаній? И кое помилованіе улучимъ, яже на всякъ часъ прогнъвляюще Господа, и во всякой отрадъ и покои живуще, и о единой души не хощемъ попещися? И не токмо памяти не имъемъ, и како и чесо ради міра отвергохомся и Христу объщахомся терпъти всяку скорбь и тесноту иноческаго житія, и смиреніе и послушание и Христу подобную нищету имъги; но ниже о малъмъ своемъ правиль попечение имамы, еже въ церкви и въ келліи, якоже подобаеть, ниже о тра-

лезномъ и о монастырскомъ благочиній, ниже о пищи и питіи, ниже одеждахъ и обущахъ, ниже о вещахъ, яже имамы въ монастыръ и въ келліи безъ благословенія, но просто живуще, яко мірстіи, не имуще печали о спасеніи нашемъ. Велико сіе мнимъ точію. отрещися міра словомъ, дъломъ же ни мало, небоящеся ниже будущія муки, ниже страшнаго часа смертнаго, ниже сего, яко помаль умрети имамы, якоже отцы наши и братія, и предстати имамы нелицемърному судищу Христову и слово воздати должни есмы о нашемъ житіи: о дълвхъ и о словестьхъ и о помышленійхъ. Воистинну страшенъ и немилостивъ судъ пріяти перадивымъ п лѣнивымъ! Аще бо праведникъ едва спасается, нечестивый же и грышникъ гдъ явится? Сего ради поне отнынъ попечемся о Евангельскихъ заповъдехъ и Апостольскихъ и отеческихъ писанівхъ и, еже во уставъ о житіи монашескомъ, написанныхъ преданіихъ, по свидътельству Божественныхъ Писаній, еже есть чинъ и уставъ (\*), отъ недостоинства нашего изрученный, вашей же любви о Христъ Бозъ въ въчное храненіе врученный, и вамъ, и всъмъ купно, иже во святъй обители сей отцемъ и братіямъ сіе присно желаемъ и всеусердно молимъ, еже то преданіе воспріяти и за благо хранити.»

1711 года окончены первоначальникомъ Іоанномъ съ братіею подземныя въ полугоръ пещеры; онъ доведены до половины Монастыря подъ землею. Онъ

<sup>(\*)</sup> Уставь, имьющійся вь Саровь.

начаты еще въ 1692 году отшельниками Оеодосіемъ и Герасимомъ. По разнымъ мъстамъ устроены въ нихъ земляныя келліи, въ коихъ прежде сего жили монашествующіе; посреди оныхъ сдѣлана церковь для общаго славословія Богу, во имя Преподобныхъ Отецъ Антонія и Оеодосія и всѣхъ Кіевопечерскихъ чудотворцевъ, которая освящена того же 1711 года, по усердному желанію и при пособіи двухъ Царственныхъ благодѣтельницъ къ сей обители — благовърныхъ Царевенъ и Великихъ Княженъ Маріп и Оеодосіи Алексѣевныхъ.

# M.

# ARMETPIN,

### СТРОИТЕЛЬ САРОВСКОЙ ПУСТЫНН.

Преемникъ первоначальника, одинъ изъ ближайшихъ учениковъ его, вторый строитель Іеромонахъ Дороеей, въ міръ Димитрій, избранный самимъ Іоанномъ 1731 года, Стронтелемъ былъ 17 летъ. Родомъ былъ изъ Кадомскаго увзда, званія перковнослужительскаго. 1705 года пришелъ онъ въ пустыню къ первоначальнику Іоанну, а въ 1708-мъ постриженъ въ монашество; былъ у него въ послушаній, яко истинный ученикъ его, и во всъхъ его трудахъ и скорбяхъ соучастникъ; подражая примъру учителя, онъ былъ для всъхъ образомъ смиренія и трудовъ иноческихъ; ходилъ на общія послушанія, - какъ то : стиные покосы, рыбныя ловля. Ибо по уставу общежитія, братія вся, кромъ немощныхъ и престарълыхъ, выходили вмъстъ на труды и самъ попечительный, смиренный пастырь ихъ душь и отецъ съ ними. Вся жизнь его обога-



# CTPORTEJA İEPOMOHAXA

CAPOBEKON MYCTHING,
Chemister betite a Chaptefix and Ma

щена была трогательными примърами терпънія, милосердія, благочестія; ревность къ славъ Божіей, пламенная любовь его къ Богу были постояннымъ достояніемъ благочестивой души его. Для большаго союза братолюбія и для единообразнаго во всемъ порядка строго исполнялъ между братіею чинъ общежительства, по уставу Люонской горы, преданный учителемъ.

Не было въ братін другъ предъ другомъ ни зависти, ни лести, ни раздора, ни рвенія; а сохранялось удивительное съ кротостію согласіе, единодушіе. Братія поручали ему свои души, онъ, какъ чадолюбивый и попечительный отецъ, имълъ неусыпное попеченіе о спасеній ихъ, отечески врачеваль уязвленную отъ врага душу; попечительное, сердобольное, и мирное каждое слово его наставленія направлено было тому, чтобы поселить въ братіи миръ, смиреніе, непамятозлобіе, прощеніе обидъ, взаимное вспомоществованіе, признаніе своихъ слабостей, обузданіе гордости в самолюбія, не мстительность, совершенную любовь до самоотверженія. Сей назидательный наставникъ былъ самъ величайшимъ образомъ всъхъ добродътелей, которымъ училъ; своимъ благоразуміемъ, твердостію характера, безкорыстіемъ и примърною жизнію утверждаль между ними общежитія порядокъ. трудолюбіе, послушаніе и братолюбіе. Слухъ о святой его жизни болте и болте собиралъ къ нему шихъ житія безмолвнаго. Онъ проводиль дни въ непрестанной молитвъ; бестдуя съ приходившими братіями о предстоявшихъ имъ подвигахъ, молился за нихъ; никогда онъ не отягощался трудами постояннаго попеченія о назиданіи братіи и не оставляль пользовать мудрыми совътами добродътельных иноковь до самой своей кончины. Посему всь оказывали ему, по духу Евангельскому, безпрекословное послушаніе, нелицемърное и сыновнее почтеніе. Такимъ образомъ, всь славили Бога жизнію и, подъ руководствомъ своего опытнаго въ духовныхъ подвигахъ старца, созидали спасеніе душевное.

Наставленія опытнаго старца Димитрія такъ были мудры и полезны, что не только сохранялись въ сердцахъ его современниковъ, но и донынѣ повторяются въ устахъ братіи для взаимнаго назиданія. Вотъ нѣ-которыя изъ его наставленій: «Подобаетъ бо намъ повсечастное терпѣніе имѣти, и егда пріидутъ на насъ скорби и напасти, подобаетъ намъ поминати на всякъ часъ прежде насъ бывшахъ человѣкъ святыхъ, какъ они всю жизнь свою въ скорбѣхъ и напастѣхъ и бѣдахъ, въ страданіи теченіе скончаша, сего ради пріяша отъ Бога радость неисповѣдимую и неизглаголанную въ царствіи небесномъ и таковую радость, ея же око не видѣ, ухо не слыша, и на сердце человѣку не взыде, юже уготова Богъ лябящимъ Его.»

«Аще не претерпить искушенія человъкъ, не пріиметь дарованія и вънца отъ Бога. Терпъніе бо человъку спасеніе; лъность же и слабость, и покой (праздность)—погибель; покой бо дълаетъ тълу лъность и слабость, и нерадъніе о душь. Покой и суетное попеченіе губить спасительное время. Ничтоже тако досаждаетъ бъсомъ и опаляетъ ихъ, якоже молитва Інсусова; зъло бо страшна бъсомъ молитва Інсусова.» «Блюдися съ великимъ опасеніемъ; ибо посреди страстей и сътей ходиши; на свякъ часъ всюду страсти обстоятъ, всюду съти бъсовъ простерты. Яко же воздухъ проникаетъ повсюду и земля вся исполнена страстей и сътей.»

«Добро есть воздержаніе, я сего ради велика есть сія добродътель-воздержаніе; понеже мати всъмъ добродътелямъ. Аще удержимъ чрево свое отъ пресыщенія, братіе, внидемъ въ царствіе небесное; воздержаніе бо есть гръха убіеніе и страстей отчужденіе, жизни духовныя начало и въчныхъ благъ ходатай. Объяденіе, несумнънно, есть, тягость, а отъ тягости дреманіе и сонъ и ліность; а отъ сна и ліности входъ страстемъ. Того ради должни есмы мужатися отъ сна и лености, —и укрепить насъ Господь Богъ. Отъ лености происходитъ разслабление умныхъ чувствъ и ихъ изнеможение: погружаясь въ дремание, сонъ и тягость, душа ленивая даетъ входъ всемъ злымъ помысламъ; и отъ помысловъ нечистыхъ бываетъ оскудение благодати и добрыхъ дълъ. Молитвою умъ очищается и свътльетъ и просвъщеннымъ дълается.»

«Перадивому и непекущемуся о душт своей невозможно врага и страсти побъдити и въ совершение прінти, духовно жити и спастися и Богу угодити. Въ праздности живущіе и поработившіеся плоти своей и наполняющій утробу — царицу встмъ страстемъ, царствія Божія наслъдити не могутъ. Сего бо ради Святій въ скорбъхъ и бользнехъ, во алчбъ и жаждъ и въ нищетъ пожили.»

« Паче же не можешь освободитися дреманія и сна многаго и лівности и тягости и иныхъ страстей, работая цариць страстей чреву и утробь, и ядущи и піющи до пресыщенія. Не преуспьеть въ жизни по Бозь тоть, кто рабъ злыхъ страстей. Подобаетъ намъ усердно молитися, да не покрыетъ страстный мракъ наши умныя очи. »

Въ Саровской обители, при строитель Димитрів окончательно утвердился уставъ, о панагіи принятый первоначальниковъ Іоанномъ согласно положеніемъ древнихъ обителей. По отпусть божественной Литургій хожденіе изъ церкви въ трапезу п и нынъ, какъ тогда, ежедневно бываетъ всей братіи вывств. Просфора пречистая во время Литургія поставляется на блюдь, нъсколько возвышенномъ, подобномъ дискосу, на горнемъ мъсть, за престоломъ и по окончаніи Литургіи Іеромонахъ беретъ ее и несетъ впереди Настоятеля. За ними же братія идутъ чинво по два, всъ въ мантіяхъ и поютъ Псаломъ 144-й: «Вознесу Тя Боже мой.» Кончивши Псаломъ, начинаютъ молитвы трапезы: Отче нашъ. Слава. И нынв. Господи помилуй. Трижды. Благослови. Настоятель глаголеть: Христе Боже! Благослови ястіе и питіе рабомъ Твоимъ, яко Святъ еси всегда, нынъ и присно, и во въки въковъ. Потомъ Настоятель отъ принесенной просфоры отдъляетъ двъ части, полагаетъ на блюдо и разръзываетъ на мелкія частицы, которыя и обносять съдящей уже за столомъ всей братіи для вкушенія. Часть, отъ которой вкушали братія, была отдълена во имя Христово, а другая, отдъленная въ

честь Божіей Матери, полагается въ панагіаръ, на приготовленномъ для сего мъсть. и по окончанія трапезы совершають возвышение панаги, по чину, установленному въ следованной Псалтири. Братія въ продолженій трапезы сохраняють глубокое молчаніе, посреди трапезы чтется инокомъ на налов книга житій Св: Отепъ. Изъ кушаньевъ обыкновенно подаютъ четыре переміны, а въ посты по три. По окончаніп трапезы Настоятель ударяеть въ колокольчикъ три раза. Вставши изъ за стола чередный Іеромонахъ глаголетъ: «Молитвами Святыхъ Отецъ нашихъ Господи Івсусе Христе, Боже нашъ помилуй насъ.» Клиросный: аминь. Іеромонахъ начинаетъ: «Благословенъ Богъ, милуяй и питаяй и проч. Слава и нынъ. Господи помилуй. Трижды. Благослови. Іеродіаконъ, назначенный для возвышенія панагіи. положивъ поклонъ, говоритъ сіе: « благословите мя Отцы святіи и простите ми гръщному.» Іеромонахъ отвътствуетъ: « Богъ простить ти и помилуеть тя. » Іеродіаконь, взявъ мало коснувшись перстами рукъ часть просфоры, возвышаетъ не много ее надъ панагіаромъ, на которомъ она утверждена была, и на которомъ напечататьно изображение Пресвятыя Тропцы. Іеромонахъ говоритъ въ слухъ: «велико имя Святыя Троицы!» Іеродіаконъ знаменуетъ крестовидно и говорить: «Пресвятая Богородица, помогай намъ.» Іеромонахъ: «Тоя молитвами Боже помелуй и спаси насъ.» И посемъ поется: « Блажимъ Тя вси роди, » и «Достойно есть яко воистину.» Іеродіаконъ держить панагіаръ, чередный Іеромонахъ раздробляетъ на части просфору

и глаголеть: во многія молитвы Пречистыя Владычицы нашея Богородицы; послів сего вкушаеть часть сей просьоры Игумень и потомъ Геродіаконъ обносить всей братія. (\*), и расходятся на труды своего послушанія.

По звуку вечерняго благовъста, братія собираются къ вечерней молитвъ. Кромъ занятыхъ послушаніемъ, всъ приходятъ на службу, которая важдодненно совершается тихо, благоговъйно, въ точности по чину первоначальника Іоанна и по церковному уставу. По вся дни правится вечерня съ канономъ Божіей Ма-

<sup>(\*)</sup> Для чего установлено возношение Ilanariu?

По Воскресеніи Христовомъ, Апостолы ваходясь всь вивств на трапев в своей оставляли правдное мъсто, на немъ полагали укрухъ хатба, отъ котораго вкущали во имя Христово. Но трапевъ же съ молитвою и благодареність тоть укрухь хлібный, который въ Господню отдалень часть, возвышали, говоря: слава Теба, Боже нашь, слава Тебв, Слава Отпу и Сыву и Святому Духу. И вивсто: Велико имя», «Христосъ Воскресе,» до вознесенія, а съ того времени: • Велико имя Святыя Троицы. Господи Інсусе Христе, помогай намъ. все это такъ и совершалось. Такъ дълали сіе они, на всъхъ містахъ своего пребыванія, даже до Успенія Богородицы. Въ третій же день по Ея успенін, также по трапезѣ вставши, укрухь лавба, отложенный во имя Христово, по обычаю начали возвышать; и только что скавали: «Велико имя»; вдругъ усопшая и по успеніи живая, на облакахъ съ світловидными Ангелами, предстоящими Ей, является въ вовдухъ и говоритъ: радуйтеся! я съ вами во всв дни в Ученики же удивившись такому чуду, вивсто -• Господи Інсусе Христе», «Пресвятая Богородице помогай намъ, » новавали. Потомъ пошли къ гробу, и, не найдя въ немъ Пресвятаго Ел тыла, увърились несомивино, что Она тридневно, какъ Сынъ Ея, изъ мертвыхъ воскресшая, на Небо переседилась и со Христомъ царствуеть во въки въковъ.

тери изъ Октоиха, также прочитывается канонъ и Святому. По повечерія, не выходя пат церкви, братія слушають и вечернее правило съ тремя канонами: Сладчайшему Інсусу, Пресвятьй Богородиць съ Акавистомъ и Ангелу хранителю. Послъ онаго собираются въ общую трапезу по звону колокола. Послъ вечерней трапезы спустя часъ ударяють въ колоколь къ келейному правилу, и участвуютъ всв во общемъ келейномъ правиль. Сіе правило въ нъкоторыхъ обителяхъ каждый инокъ совершаетъ у себя келейно; но здъсь по строгости Саровскаго устава всъ братія обязаны исполнять его вкупъ. Оно состоитъ изъ многочисленных земных покловов, изъ совершенія тайной молитвы или безмолвной, изъ чтенія помянника и молитвъ на сонъ грядущимъ. Всъ братія собираются въ церковь, а монашествующие для удобства земныхъ поклоновъ надъваютъ короткія мантім по поясъ. Умильтельна бываетъ для сердца сія вечерняя молятвенная тишина, прерываемая не спфинымъ возгласомъ: «Госполи Інсусе Христе, боже нашъ, помилуй насъ.» Это дъйствительно есть искренній вопль души къ своему Искупителю: «изъ глубини воззважь Тебп, Господи!» Очень трогательно представляется глубокое молчаніе, прерывающее по временамъ поклоны и чтеніе молитвенное. Всякой братъ творить въ умъ своемъ тогда безмольную молитву, съ глубокимъ чувствомъ умиленія взывая о помилованій къ своему Господу: Господи Іисусе Христе Сыне Божій помилуй мя грышнаго! Это есть велвкое благо для души, когда она погружается внутрь себя, отвлекая себя отъ міра и приблажаясь къ Богу. Умилительно видъть благоговъйное исполнение братиею сего правила: для душъ благоговъйныхъ предлагается здъсь взъяснение, какъ сие правило совершается въ обители Саровской, отъ первыхъ лътъ ея существования и до нашихъ дней:

Чередный Іеромонахъ начинаетъ посреди церкви: Боже, очисти мя гръшнаго, и помилуй мя. Поклонъ земный.

Создавый мя Господи, помялуй мя. Покл.

Безъ числа согрѣшихъ Господи, прости мя. Покл.

Боже милостивъ буди мив грвшному. Покл.

Боже прости беззаконія моя и согръщенія. Покл.

Пресватая Владычице моя Богородице, помялуй и спаси мя, и помолися о мит грашитить ко Господу Богу и помози ми нынт въ жизни сей, и во исходъ души моея и въ будущемъ въцъ. Покл.

Непобъдимая и непостижимая и Божественная сила Честнаго и Животворящаго Креста Господня не остави мене гръшнаго, уповающаго на Тя. Покл.

Вся небесныя Салы: Святів Ангеля, Архангеля, Херувими в Серафими, помвлуйте мя и помолитеся о мить грышнымы ко Господу Богу, и помозите ми нынты въ жизни сей, и во исходъ души моея, и въ буду-премъ въпъ. Покл.

Ангеле Христовъ, хранителю мой Святый, помилуй мя и помолися о мнъ гръшнъмъ ко Господу Богу, и помози ми нынъ въ жизни сей, и во исходъ души моея, и въ будущемъ въцъ. Повл.

Святый Великій Іоанне, пророче, предтече, крестителю Господень, помилуй мя и помолися о мит грвипъмъ ко Господу Богу, и помози ми нынѣ въ жизни сей, и во исходъ души моея, и въ будущемъ въцѣ. Покл.

Святіи велицыи тріє Святителіє: Василіє Великій, Григоріє Богослове и Іоанне Златоусте, помилуйте мя и помолитеся о мнъ гръшнъмъ ко Господу Богу и помозите ми нынъ въ жизни сей, и во исходъ души моея и въ будущемъ въдъ. Покл.

Святителю Отче Николае, помилуй мя и помолися о мит гръщнъмъ ко Господу Богу, и помози ми ныит въ жизни сей, и во исходъ души моея и въ будущемъ въцъ. Покл.

Преподобній Отцы: Антоніе и Осодосіє и вси Кієвопечерскіє Чудотворцы, помилуйте мя и помолитеся о мить гръшнъмъ ко Господу Богу, и помозите ми нынть въ жизни сей, и во исходъ души мося и въ будущемъ въцъ. Покл.

Преподобніи Отцы: Зосимо и Савватіе Соловецкіе Чудотворцы, помилуйте мя и помолитеся о мив грѣшньмъ ко Господу Богу, и помозите ми нынъ въ жизни сей, и во исходъ души моея и въ будущемъ въцъ. Покл.

Святіи Славніи Апостоли, Пророцы и Мученицы, Святителіе, Преподобніи и Праведніи и вси Святіи, помилуйте мя и помолитеся о мит гртшнтить, ко Господу Богу, и помозите ми нынт въ жизни сей, и во исходъ души моея и въ будущемъ въцъ. Покл.

Посемъ Іеромонахъ говоритъ:

Господи, вли словомъ, или деломъ, или помышле-

ніемъ согрѣшихъ во всей жизни моей, помилуй мя п прости мя, милости Твоея ради.

Потомъ чтутся молитвы.

ПЕРВАЯ МОЛИТВА, СВЯТАГО МАКАРІЯ:

«Боже очисти мя гръшнаго, яко николиже сотворихъ благое предъ Тобою, но избави мя отъ лукаваго, и проч.

ВТОРАЯ МОЛИТВА, СВЯТАГО ВСАЛКА СИРИНА:

«Господи Інсусе Христе Боже мой, посъщаяй тварь Свою! Тебъ явлены страсти моя, и немощь естества моего, и кръпость супостата моего. Ты Самъ Владыко покрый мя отъ злобы его, и проч.

ТРЕТІЯ МОЛИТВА СВЯТАГО СТЕФАНА ӨНВЕЙСКАГО:

« Владыко Господи Інсусе Христе Боже мой, Ты помощникъ ми буди, въ руку Твоею азъ; да не эставини мене согръщити,» и проч.

четвертая молятва святаго гоанна златоустаго:

«Господи, аще хощу, аще не хощу, спаси мя: Понеже бо азъ, яко казъ любовещный, гръховную скверну желаю: но Ты, яко Благъ и Всесиленъ, можеши ми возбранити,» и проч.

### ПЯТАЯ МОЈИТВА ТОГО ЖЕ СВЯТАГО:

«Владыко, помилуй мя благости Твоея ради, и не остави мене заблудити отъ Твоея воли, и не отвержа убогія молитвы моея отъ Твоего лица, но услыши Господи гласъ молитвы моея,» и проч.

### молитва ко пресвятьй богородиць:

«Пресвятая Владычице моя Богородице, Святыми Твоими и всесяльными мольбами отжени отъ мене смиреннаго и окаяннаго раба Твоего уныніе, забвеніе,» и проч.

Посемъ говоритъ: «Боже очисти мя гръшнаго и помилуй мя.» Погл.

Создавый мя Господи, помилуй ми. Покл.

Безъ числа согръшихъ, Господи прости мя. Покл.

Господи Іпсусе Христе, Сыне Божій, благослови, и освяти, и сохрани мя силою живоноснаго креста Твоего.

Послъ сего начинаетъ Геромонахъ: Благословенъ Богъ нашъ. Чтецъ же, ставъ посреди церкви, говорить: Аминь. Слава Тебъ Боже нашъ, слава Тебъ. Царю небесный. Трисвятое. По Огче нашъ Господи помилуй 12. Слава. И нынъ. Пріпдите поклонимся 3. За симъ Псаломъ 50. Помилуй мя Боже, и Върую во единаго Бога Огца Вседержителя. И начинаетъ полагать 30 земпыхъ поклоновъ, говоря на каждый поклонъ Інсусову молитву: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ. По совершении же 30-та поклоновъ, говоритъ сто молятвъ умственныхъ: Господи Інсусе Христе Сыне Божій помилуй мя гръмнаго. Всъ сін молитвы произносить мысленно, исвлючая трехъ начальныхъ, которыя сказываетъ въ слухъ. Братія въ это время всв безмольствують, творять молитву тихо, умомь; чтець перебираеть въ рукахъ лъствицу. Окончивши же последнюю молитву,

начинаетъ говорить въ слухъ: Слава. И нынъ. Аллидуіа, адандуіа, адандуіа, слава Тебъ Боже 3. Господи помилуй З. Слава. И нынв. И опять начинаетъ полагать 30 земныхъ поклоновъ, произнося на каждый поклонъ молитву: Господи Інсусе Христе, Беже нашъ, помилуй насъ. И, по скончаніи поклоновъ, творитъ умомъ сто молитвъ безмолвныхъ: Господи Іисусе Христе, Сыне Божій, помилуй мя гръшнаго. Потомъ. Слава. И нынъ. Алавауја 3. Господи помелуй 3. Слава. И нынъ. И за свиъ подагаетъ 20 земныхъ поклоновъ съ тоюже Інсусовою молитвою на каждый поклонъ. Всявдъ за симъ творитъ сто молитвъ Інсусовыхъ. умомъ. Слава. И нынъ. Аллилуіа 3. Господи помидуй 3. Слава. И нынъ. И полагаетъ еще 20 земныхъ поклоновъ, по вышеизображенному, произнося на. каждый поклонъ Інсусову молитву: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ. Наконецъ творить сто молитвъ безмольныхъ Пресвятой Богородицъ: Владычице моя Пресвятая Богородице спаси мя гръшнаго. Посемъ. Слава. И нынъ. Аллилуја 3. Господи помилуй З. Слава. И нынъ. И пять разъ произносить привътствие по богородиць: Богородице Авво радуйся, благодатная Маріе, и проч. Покл.

Послъ сего бываетъ чтеніе изъ книги Свят. Вфрема Сирина, Послъ сего чтенія начинаетъ чтецъ: Достойно есть. Трисвятое, По Отче нашъ Тропари: Помилуй насъ Господи, помилуй насъ, всякаго бо отвъта недоумъюще, и проч.

Госноди помилуй 40. И молитву сію.

Иже на всякое время, и на всякій часъ, на небесв

и на земли покланяемый и славимый Христе Боже, и проч. Господи помилуй 3. Слава. И пынъ. Чест- нъйшую Херувимъ. Именемъ Господнимъ благослови отче. Молитвами Святыхъ Отецъ нашихъ.

МОЛИТВА КО ПРЕСВЯТВИ БОГОРОДИЦЪ ВЕЧЕРНЯЯ.

«Нескверная, неблазная, нетлънная, пречистая Чистая Дъво, Богоневъсто Владычице, яже Бога Слова человъкомъ преславнымъ рождествомъ соединившая,» и проч.

МОЛИТВА КО ГОСПОДУ НАШЕМУ ІИСУСУ ХРИСТУ:

«И даждь намъ Владыко, на сонъ грядущимъ, покой тъла и души, и сохрани насъ отъ мрачнаго сна гръховнаго,» и проч.

За симъ читается Помянникъ (\*), въ концъ котораго повторяется сіе трижды:

Подаждь Господи оставление гръховъ всъмъ прежде отшедшимъ въ въръ и надеждъ воскресения, отцемъ,



<sup>(\*)</sup> Содержаніе сего Помянника весьма умилительно; его составлиють сл'адующія моленія и прошенія;

<sup>«</sup>Помяни Господа Інсусе Христе, Боже нашъ, милости и щелроты Твоя, отъ въка сущія, ихже ради и вочеловъчился еси, и распятіе и смерть, спасенія ради право въ Тя въровавшихъ, претерпьти изволилъ еси, и воскресъ наъ мертвыхъ, вознеслся еси на
небеса, и съдиши одесную Бога Отца, и призираещи на смиренныя
мольбы всъмъ сердцемъ призывающихъ Тя. Приклони ухо Твое,
и услыши смиренное моленіе мене непотребнаго раба Твоего, въ
вовю благоуханія духовнаго Тебъ за вся люди Твоя приносящаго;
в въ первыхъ, помяни Церковь Твою Святую, Соборную и Апостольскую, юже снабдъль еси честною Твоею кровію, и утверди,

братівмъ и сестрамъ нашимъ, и сотвори имъ въчную намять.

укрѣпи и расшири, умножи, умири, и непребориму враты адовыми во вѣки сохрани; раздиранія Церквей утиши, шатанія языческая угаси, и ересей возстанія скоро розори и искорени, и въ цичто же силою Святаго Твоего Духа обрати. Поклонъ.

«Спаси Господи и помилуй Благочестивьйшаго, Самодержавныйшаго, Великаго Государя нашего Императора Александра Николаквича всея Россіи (Здъсь воспоминаются о заравіи и спасеніи всь члены Царствующаго Дома). Покл.

Благовърныхъ правительствующій синклить, военачальники, градоначальники, и все Христолюбивое воинство, огради миромь державу ихъ и покори подъ нозъ ихъ всякаго врага и супостата; и глаголи мурная и благая въ сердцахъ ихъ о Церкви Твоей Святьй, и о всёхъ людехъ Твоихъ, да и мы въ тишинъ ихъ тихое и безмолвное житіе поживемъ во правовъріи, и во всякомъ благочестів я честности. Покл.

Спаси Господи и помилуй Святьйшій Правятельствующій Суноль, и Стятьйшія вселенскія Патріархи, и Преосвященньйшаго Епископа нашего (имрекъ), и Преосвященныя Митроподиты, Архіепископы и Епископы православныя, Іереи же и діаконы, и весь причеть церковный, яже поставиль еси пасти словесное Твое стадо: и молитвами ихъ помилуй и спаси мя гръщаго. Покл.

Спаси Господи и помилуй отца нашего Игумена (имрекъ) со всею о Христъ братією, и молитвами ихъ и мене окаяннаго помилуй. Покл.

Спаси Господи и помилуй отца моего духовнаго (имрекъ), и святыми его молитвами прости моя согръщенія. Покл.

Спаси Госполи и помилуй вси служащій вътрудьхъ во святьй обители сей, братію нашу, рукодъльныя же и мірскія работники, и земледьльцы монастыря сего, и вся Христіаны. Покл.

Спаси Госполо и помилуй родители моя (имрекъ), братію и сестры, и сродники моя по плоти, и вся ближнія рода моего, и други, и даруй имъ мирная Твоя и премирная благая. Покл. Послъ сего чтется молятва Св. Макарія Великаго, къ Богу Отцу.

Спаси Господи и помилуй во Святогорскихъ монастыряхъ, и въ Россійскихъ, и во инѣхъ мѣстѣхъ живущія и пребывающія отцы и братію нашу и сестры; и молитвою ихъ помилуй и моне грѣшнаго. Покл.

Спаси Господи и помилуй по множеству щедроть Твоихъ вся священно монахи, монахи же и монахини, и вся въ дъвствъ же и благоговъпіи и постничествъ живущія въ монастыріхъ, въ пустыняхъ, въ пещерахъ, горахъ, столпітхъ, затворахъ, разсілинахъ каменныхъ, островітхъ же морскихъ и на всякомъ мість владычествія Твоего правовітрно живущія и благочестно служащія и молящіяся Тебі; облегчи имъ тяготу, и утіши ихъ скорбь, и къ подвигу отъ Тебе силу и крівпость имъ подаждь; и молитвами ихъ даруй ми оставленіе гріховъ. Покл.

Спаси Господи и помилуй старцы и юныя, нищія и сироты и вдовицы, и сущія въ бользни, и въ печалехъ, бъдахъ же и скорбехъ, обстояніихъ и пльненіихъ; теменцахъ же и заточеніихъ, изряднье же въ гоненіихъ Тебе ради и въры православныя отъ языкъ безбожныхъ, отъ отступникъ и отъ еритиковъ сущія рабы Твоя; и помяни я, посьти и укрыпи, утыши и вскорь силою Твоею ослабу, свободу и избаву имъ подаждь. Покл.

Спаси Госполи и помилуй благотворящія намъ, милующія и питающія насъ, давшія намъ милостыню, и заповѣдавшія намъ недостойнымъ молитися о нихъ, и упокоевающія насъ; и сотворя милость Твою съ ними, дяруя имъ вся, яже ко спасенію, прошенія, и вѣчныхъ благъ воспріятіе. Покл.

Спаси Госполи и помилуй посланныя въ службу, путешествующія отцы и братію нашу и сестры, и вся православныя Христіаны. Цокл.

Спаси Господи и помилуй, ихже авъ безуміемъ мониъ соблазнихь и отъ пути спасительнаго отвратихъ, къ дъломъ злымь и неподобнымъ приведохъ; Божественнымъ Твоимъ промысломъ къ пути спасевія паки возврати. Покл.

Спаси Господи и помизуй ненавидящія и обидящія мя и творя-

« Боже въчный и Царю всякаго созданія, сподобивый мя даже въ чась сей достигнути, прости ми гръхи, яже сотворяхъ въ сій день, дъломъ, словомъ и помышленіемъ,» и проч.

MOJUTBA RO FOCHOAY HAILEMY INCYCY XPECTY, CB. AHTIOXA.

«Вседержителю Слово Отчее, Самъ совершенъ сый Інсусе Христе, многаго ради милосердія Твоего никогда же отлучайся мене раба Твоего, но всегда во мнв почивай, » и проч.

щія ми пакости, и не остави ихъ погибнути мене ради грѣховнаго. Пока.

Огступившія отъ православныя віры и погибельными ересьми ослівпленныя світомъ Твоего познанія просвіти и Святій Твоей Апостольстій Соборній Церкви причти. Покл.

Мераское и богохульное Агарянское царство вскор'в испровержи и провов'врнымъ Царемъ предаждь, правов'вріе же утверди и воздвигни рогъ Христіанскій, и ниспосли на насъмилости Твоя богатыя. Покл.

Помяни Госполи отъ житія сего отшелшія правовѣрныя Цари и Царицы, Благовѣрныя Князи и Княгини, и Святѣйшія Патріархи. Преосвященныя Митрополиты, Архіепископы и Епископы православныя, во Іерейскомъ же и въ причтѣ церковномъ и монашескомъ чивѣ Тебѣ послужившія, и блаженныя ктиторы святыя обители сея, и въ вѣчныхъ Твонхъ селеніихъ со святыми упокой. Покл.

Помяни Господи души успшихъ рабовъ Твоихъ: родителей моихъ (имрекъ) и всъхъ сродниковъ по плоти, и прости ихъ вся согръщенія вольная и невольная, даруя имъ царствіе и причасте въчныхъ Твоихъ благихъ и Твоея безконечныя живни наслажденіе. Покл.

Помяни Господи и вся въ надежди воскресенія и жизни вѣчныя успшія отцы и братію нашу и сестры, и здѣ лежащія и повсюду православныя Христіаны, и со Святыни Твоими, идѣже присѣщаетъ свѣтъ Лица Твоего, всели, и насъ помилуй, яко Благъ и Человѣколюбецъ.

### молитва ко пресвятому духу.

«Господи, Царю небесный, Утьшителю Душе истинный, умилосердися и помилуй мя грышнаго раба Твоего, и отпусти ми недостойному и прости вся, елика Ти согръщихъ днесь,» и проч.

### молитва ко пресвятьй богородиць.

« Благаго Царя Благая Мати Пречистая и благословенная Богородице Маріе, милость Сына Твоего и Бога нашего излей на страстную мою душу, в проч.

### МОЛИТВА КО АНГЕЛУ.

- «Ангеле Христовъ, хранителю мой Святый и покровителю души и тъла, вся ми прости,» и проч.
- «Взбранной Воеводъ побъдительная, яко избавльшеся отъ злыхъ,» и проч.
- «Преславная Присно-Дъво, Мати Христа Бога, принеси нашу молитву Сыну Твоему и Богу нашему, да спасетъ Тобою души наша.»
- «Все упованіе мое на Тя возлагаю, Мати Божія, сохрани мя подъ кровомъ Твоимъ.»
- «Богородице Дѣво, не презри мене грѣшнаго, требующа Твоея помощи и Твоего заступленія: на Тя бо упова душа моя, и помилуй мя.»

Посемъ молитва Святаго Іоанникія Великаго.

«Упованіе мое Отецъ, прибъжище мое Сынъ, покровъ мой Духъ Святый: Троице Святая, слава Тебъ.» Наконецъ Іеромонахъ дълаетъ малый отпустъ: « Помолимся о Благочестивъйшемъ, Самодержавнъйшемъ, Великомъ Государъ нашемъ Александръ Николаевичъ всея Россіи,» и проч.

По окончанів всего правила Игуменъ выходитъ на средину перкви, и вся братія приближается къ нему. Обратившись лицемъ къ братіи, Игуменъ говоритъ:. благословите меня отцы святіи и братія, и простите мнѣ грѣшному, елика согрѣшихъ во вся дни живота моего въ сей день и часъ: безъ числа согрѣшихъ душею, тѣломъ, словомъ, дѣломъ и помышленіемъ, осужденіемъ и всѣми моими чувствами.

Отъ липа всей братіи одинъ изъ старшихъ Геромонаховъ отвѣчаетъ: Богъ тя проститъ, честный отче. Благослови меня честный отче в прости меня грѣшнаго, елико согрѣшихъ во вся дни живота моего, въ сей день и часъ: безъ числа согрѣшихъ душею, тѣломъ, словомъ, дѣломъ и помышленіемъ, осужденіемъ и всѣмя моими чувствами. И вся братія со смиреніемъ покланяются въ шоги Игумену. Игуменъ говоритъ: Благодатію Своею Богь да проститъ и помилуетъ всѣхъ насъ, и кланяется братіи до земли, и всѣ соотвѣтствуютъ ему тѣмъ же земнымъ поклономъ, потомъ подходятъ къ Игумену и принимаютъ отъ него благословеніе, такимъ образомъ простивниюсь съ молитвою расходятся по келіямъ.

Поклоны творятся земные во весь годъ, кромъ праздниковъ. Когда бываетъ всенощное бдъніе, тогда бываютъ поклоны поясные, также во всю Пятидесятницу отъ великаго четвертка и до отданія праздника Пятидесятницы, во святыя дня отъ празд-

ника Рождества Христова и до отданія Святаго Бо-гояленія, поклоны поясные.

Инокамъ и всъмъ подвизающимся въ обители Саровской, когда они идутъ во храмъ къ церковной службъ издревле заповъдуется соблюдать слъдующее.

Исходя изъ келліи должно читать: Все упованіе мое на Тя возлагаю Мати Божія, сохрани мя покровомъ Твопмъ. Поклонъ. Потомъ: Достойно есть, и проч. до конца. Поклон. Слава. И нынъ. Господи помилуй 3. И отпустъ:

Господи Інсусе Христе, Сыне Божій, молитвъ ради Пречистыя Твоея Матере, силою честнаго и животворящаго Креста, предстательствы честныхъ пебесныхъ Силъ безплотныхъ, и Святаго Ангела хранителя моего, Святыхъ славныхъ и всехвальныхъ Апостолъ, Святыхъ славныхъ добропобъдныхъ Мучениковъ, Преподобныхъ и Богоносныхъ Огецъ нашихъ и всъхъ Святыхъ, помилуй и спаси ия гръщнаго. Поклонъ. Посемъ: Три поклона съ молитвою: Господи Інсусе Христе, Сыне Божій, помилуй мя гръщнаго.

Въ церковь же причедъ и ставъ на обычномъ мѣстѣ, надлежитъ глаголать въ себѣ: Боже очисти ми грѣшнаго и помилуй мя. Покл. Создавый мя Господи и помилуй мя. Покл. Безъ числа согрѣшихъ Господи прости мя. Покл. Кресту Твоему покланяемся, Владыко, и святое воскресеніе Твое славимъ. Покл. Достойно есть, и Честнъйшую. Покл. Слава. И нынѣ. Господи помилуй З. И отпустъ вышеписанный. Посемъ поклоняся по обычаю и испрося прощеніе у предстоящихъ, подобаетъ стоять съ благоговѣніемъ

и страхомъ Божіниъ, со всякимъ молчаніемъ и умиленіемъ; слушать пінія и чтенія со вниманіемъ, не озираясь вспять, съмо и овамо -- по сторонамъ; разглагольствія ни съ къмъ не имъти и до совершеннаго отпуска изъ церкви безъ великія нужды не исходить. По отпуств службы тоже должно читать что пришедъ въ церковь, съ таковыми же поклонами и отпустомъ. Потомъ съ поясными поклонами надлежить присовокупить и сіе: Госноди Інсусе Хрсите, Сыне Божій, помилуй мя гръшнаго 12. Владычице моя, Пресвятая Богородице спаси мя гръшнаго 3. Святый Ангеле Божій, хранителю мой, моли Бога о мив грышнымь 1. Спаси Господи и помилуй отца нашего (имрекъ) со всею о Христь братіею 3. Спася Господи и помилуй, отца моего духовнаго ( имрекъ ) 1. Спаси Господи и помилуй благотворящія, милующія и питающія насъ 3. Упокой Господи души усопшихъ рабъ Твоихъ отецъ и братій святыя обители сея 12. А когда скончается кто изъ братіи, за преставлышагося 40 дней по 12 поклоновъ полагать после всякой службы, глаголя въ себъ: унокой Господи душу усопшаго раба Твоего (имрекъ). Посемъ за родителей своихъ и за кого кто изволить, и тако всф отходятъ въ келліи своя съ молчаніемъ.

Въ церкви, при строгомъ во всемъ благочиніи, отъ временъ первоначальника Іоанна и его преемника Димитрія всегда наблюдается, чтобы служеніе п чтеніе было неспъпно: отъ сего въ праздники со всенощнымъ бдъніемъ вседневное служеніе продолжается въ сложности часовъ десять. По установленію отъ

временъ первоначальника монашествующіе приходя въ церковь стоятъ въ мантіяхъ, каждый на своемъ приличномъ мъстъ. Достойный преемникъ первоначальника, желая упрочить всв предположенія и учрежденія своего любимаго наставника, строго наблюдалъ, чтобы въ церкви Божіей все было благообразно и по чину монашескому. Самое установление ходить въ церковь всьмъ и постоянно въ мантіяхъ имвло свои благотворныя следствія: единство оденнія служащаго отличительнымъ знакомъ чина монашескаго, напоминало братіямъ, что у нихъ, если и во всей жизни должно быть единодушіе, выражающееся въ смиреній, послушаній, обузданія помысловъ, то тъмъ болье въ храмъ Божіемъ они должны единымъ сердцемъ, единымъ чувствомъ благоговънія славить всечестное Имя Божіе и одеждою вищеты и смеренія охранять душу отъ разсвянія и превозношенія. Кром'т встать службъ церковныхъ, подвизавшейся въ Саровъ братіи, отъ отща Строителя дано было послъ келейное молитвенное правило, состоявшее изъ земныхъ поклоновъ и умственныхъ молитвъ: «Господи Іисусе Христе, Сыне Божій, помилуй мя грешнаго. » Въ скорбяхъ душевныхъ и въ уныній имъющіе особенную какую духовную нужду во всякое время приходили для уврачеванія души къ нему и настоятель, какъ истинный отецъ ихъ, оказывая отеческую любовь, принималь ихъ, утфшаль и укръплялъ, давалъ наставленія оберегаться всякихъ грѣховныхъ страстей, кои воюютъ на душу, потому что кто другъ міру, тотъ врагъ Богу бываетъ. Пожелавъ провести въ обители остатокъ дней своихъ въ

молитвенномъ покот, довольно подрудившійся и сділавшійся примітромъ добродітели для братіи избравъ съ согласія братіи на місто свое въ строители сей обители Геромонаха Филарета, сей благочестивый мужъ принялъ схиму, и перевменованъ Димитріемъ. Краткое время онъ пожилъ въ покот и преподавъ встит цілованія мира, предалъ праведную душу свою въ руць Божіи 1746 года октября 4 дня. Житія его было 68 літъ.

При немъ построена соборная церковь Успенія Пресвятыя Богородицы—каменная, которая начата 1736 года при первоначальник Перосхимонах Поаннъ, освящена Преосвященнымъ Димитріемъ, Епископомъ Нижегородскимъ 1744 года Августа 25 дня, а послъ обращена въ одтарь по построеніи въ 1777 году другой большой церкви съ особыми придълами по сторонамъ во имя преподобныхъ отецъ Антонія и Өеодосія Кіевопечерскихъ чудотворцевъ.

1749 года построена каменная колокольня и въ средиить оной церковь Св. Архистратига Михаила и прочихъ пебесныхъ сидъ безплотныхъ; при церкви двъ палатки для рухлядной поклажи (\*).

1745 года построена каменная больница для престарымых и немощных братій, и при ней церковь Преподобных Отецъ Зосимы и Савватія, Соловецкихъ Чудотворцевъ, которая освящена 1746 года. Въ сей церкви совершается каждодневно ранняя Литургія для поминовенія всъхъ вообще благотворителей Обители.



<sup>(\*)</sup> Колокольня, церковь и палатка въ 1806 году сломаны.

# M.

## **PRIAPETS.**

Строитель Іеромонахъ Филаретъ, родомъ изъ дворянъ Смоленской губерній былъ мужъ достойный уваженія, полезный дъятельный для обители; ревностно пекся о монастыръ, и успълъ въ короткое время своего управленія отразить неправильныя притязанія сосъднихъ помъщиковъ. При его содъйствіи, тогда были изъ вотчинной коллегіи опредълены и размежеваны льсные участки обители съ смежными владъльцами. Коллегія отправила землемъра, который земли, принадлежащія обители, дъйствительно отмежеваль, учинивъ это въ 1745 году, подъ урочищемъ обитель окружающимъ. Такимъ образомъ Филаретъ навсегда упрочилъ благосостояніе обители, отклонивъ отъ нея, иногда могущій произойти вредъ. Филаретъ былъ строителемъ два года, устроивъ пустыню окончаніемъ ме-

жеванья, оставиль Настоятельство, желая препроводить остатокъ дней своихъ въ безмолвій. Поживъ же малое время въ спокойствій, вскорт по убъжденію Епархіальнаго Архіерея взять въ Архіерейскій домъ, а потомъ произведенъ въ Архимандрита въ Шартомскій Николаевскій монастырь, гдт и скончался. При Филаретт построена въ Саровской Пустыни каменная теплая церковь Пресвятыя Богородицы, Живоноснаго Ея Источника, вмёсто первой деревянной.

# IA.

## MAPKEIL.

Приемникъ Филарета Геромонахъ Маркелъ, родомъ изъ города Ярославля, сынъ діякона, постриженъ въ монашество въ Дерновской пустынѣ и въ оной рукоположенъ во іеромонахи преосвященнымъ Димитріемъ Епископомъ Нижегородскимъ и Алатырскимъ. Желая . житія болѣе уединенаго, въ 1776 году по благословенію тогоже преосвященнаго Димитрія перешелъ въ Саровскую пустынь; въ 1779 году, съ общаго согласія братіи, избранъ былъ строителемъ и, проходя оную должность не болѣе двухъ лѣтъ, въ 1751 году указомъ Суждальской духовной Консисторіи, переведенъ въ настоятеля Салалейской пустыни, въ которой и покончилъ жизнь свою въ глубокой старости.

# HCAAKIĚ.

Пятый Строитель Исаакій, сынъ благочестиваго Іерея именемъ Прокопія, въ Саровскую Пустынь отданъ былъ отцемъ своимъ еще въ отроческихъ лѣтахъ. Самъ отецъ его водворился вмѣстѣ съ нимъ. Оба ревнуя великимъ образцамъ подвижничества, явили себя достойными быть примѣромъ для другихъ; пострижены въ монашество вторымъ Строителемъ, Дороеемъ. Съ 1751 года Исаакій, седмь лѣтъ управлявшій обителью, произведенъ въ Козловскій Троицкій Монастырь въ Архимандрита; отсюда переведенъ въ Нижеломовскій Казанскій Монастырь; скончался же и погребенъ въ Сканской Пустынѣ. Въ бытность его въ Саровѣ освящены двѣ церкви: первая во имя Пресвятыя Богородицы Живоноснаго Ея Источника, въ 1764 году Августа 18 дня; вторая подъ горою за мо-

настыремъ у входа въ пещеры, на источникъ, во имя Святаго Іоанна Предтечи, въ 1752 году Сент. 13 дня; да въ 1756 году построены Святыя врата и надъними церковь Святителя Христова Николая, которая освящена 1758 года Іюня 4-го дня.

# YI.

# E P P E N B.

Шестый Строитель Саровской пустыни Іеромонахъ Ефремъ. При первоначальник в Саровской пустыни, 1еромонах в Іоанн в, Строитель Іеромонах в Ефрем в особенно замѣчателенъ былъ своею строгою монашескою жизнію, терпъніемъ и твердостію во искуппеніяхъ, и незыблемою надеждою на Промыслъ Божій. Этотъ старецъ, Настоятель Ефремъ, былъ урожденецъ города Тулы, изъ званія купеческаго. Прежнее мірское имя его было Евдокимъ Андреевъ Короткой. Девятнадцати льть отъ роду онъ оставиль мірскую жизнь единственно изъ любви къ Богу, и принялъ монашескій образъ 1712 года Ноября 30 дня въ одной пустынъ Московской губерніи, которая прежде называлась потомъ, по благословенію блюстителя Марчуго. А Патріаршаго престола, Преосвященнаго Стефана, Митрополита Рязанскаго, 1716 года Марта 16 дня посвященъ въ Іеромонаха въ Москвъ Іоакимомъ,



# Строитель Іеромонахъ **ЕФРЕМЪ**Саровской пустыни,

Ekoura wa bi 1778 Togy 10 Maia na 30 z.

The norther Bearings 22 & 1849 . Monago Chipman Copin.

Епископомъ Астраханскимъ, съ назначениемъ въ Гороховскій Знаменскій монастырь, что на Красной Гривъ. Въ Саровскую пустынь, по его желанію и по прошенію Первоначальника Іоанна, переведенъ указомъ Духовной Дикастеріи 1727 года Генваря 16 дня. Іеромонахъ Ефремъ сначала послужилъ Саровской пустыни благимъ примъромъ своей жизни. Онъ пришелъ туда съ твердымъ намъреніемъ все терпъть на одномъ мъстъ, куда призванъ Богомъ, послушаніе проходить усердно и со смиреніемъ, любить нищету и нестяжание какъ многоцънное сокровище. Для Первоначальника онъ былъ твердою подпорою и помощникомъ въ дълахъ внъшнихъ и духовныхъ. Безпрекословно послушный онъ употребляемъ былъ на разныя посылки по общимъ нуждамъ. Особенно же по перковной службъ, былъ точно живое правило и уставъ для братствующихъ; ибо онъ имълъ отъ природы даръ искусно пъть и читать, и находясь всегда при церковныхъ службакъ имълъ наблюдение о чинномъ и неспъшномъ чтеніи и пъніи: любилъ повторять слова Апостола (Колосс. 3, 16): во псалмъхъ, и пъніихъ и пъснъхъ духовныхъ воспъвающе и поюще въ сердиахъ вашихъ Господеви. «Когда мы, говориль, скорочтеніемъ воздухъ будемъ наполнять, не успъвая вникать въ разумъ Божественнаго Писанія; то какъ душа можетъ умилиться и пріидти въ чувство, не понимая читаемаго? Сила Священнаго Писанія, нами понимаемая, бываетъ намъ во спасеніе. • Его собственною рукою написаны полууставомъ нотные столповаго пънія Ирмологіи, обиходы и стихиры праздничныя

разные канонники и правило келейное, которые и поднесь въ обители хранятся. Во все свободное время, оставшееся отъ молитвеннаго правила, онъ упражнияся уединенно въ чтеніи душеполезныхъ книгъ.

Но сколь ни благочестивъ и сколь ни благопотребенъ былъ для обители старецъ Ефремъ, однако горькая участь постигла его: Праведный мужъ подпалъ не малой папасти и скорби. Ибо и благочестно живущимъ случаются не малыя искушенія и скорби по попущенію Божію, да свътлье явится ихъ добродътель. Онъ, по ложно взведенной на него винъ, лишенъ былъ сана своего и 1738 года сосланъ въ городъ Оренбургъ и находился въ тяжкомъ заточении въ Оренбургской кричости при церкви пономаремъ, гди пробылъ 16 лить, безъ ропота на свою участь, въ терпъніи и благодарной преданности Промыслу Вышняго. Впрочемъ добродьтели и благочестіе его оправдали, сдълавъ въ послъдствін извъстною его невинность. году Іюня 5 ДНЯ указомъ Святъйшаго Синола страдалецъ Ефремъ, послъ долгаго заточенія, изъ кръпости Оренбургской освобожденъ и возвращенъ паки въ Саровскую пустынь въ прежнемъ своемъ санъ (\*). А 1758 года общимъ согласіемъ всего

<sup>(\*)</sup> Случай, по которому старецъ Ефремъ находился нѣсколько лѣтъ въ заточеніи быль слѣлующій:

Въ послъдніе годы царствованія Анны Іоанновны, пришель въ пустынь Саровскую одинъ изъ придворныхъ служителей въ послушники и принесъ съ собою, безъ всякаго упысла, въ числъ своихъ бумагъ, копію съ Манифеста Цетра Великаго о престолонаслъдіи,

братства избранъ и утвержденъ указомъ Епархіальнаго начальства въ Строителя Саровской пустыни, каковую должность и исправляль уже до самой глубокой ста-

по которому должна была, законно наследовать Императрица Елисавега, что вскор'в и совершилось. Пеосторожный послушникъ промольныем о томъ накоторымъ изъ братій и въ числь ихъ старцу Ефрему, одному изъ сподважниковъ Строителя Іоанна, Оба они присовътовали, новому пришельцу, не держать у себя столь опасной грамоты; но послушникъ по своей преданности къ будущей Императриць, не хотыть истребить акта, и упросиль простодушныхъ старцевъ, позволить ему укрыть грамоту сію гав либо въ церкви, подъ великою тайною. Однако тайна не укрылась отъ одного изъ недоброжелателей Строителя, и когда дряхлый старець думаль только о мирной кончинъ, внезапно противъ всяваго чаянія, онь быль вытребовань вивств съ Ефремовь въ Скверную столицу. Іоаннъ, какъ уже сказанно, скончался вскоръ по прибытіи въ С. Петербургъ; а върнаго сполвижника его Ефрема постигла горькая участь, Его лишили Священства и сослали на жительство въ городъ Оренбургъ, гдь онъ провель 16 льгъ въ тяжкомъ заточени, попомаремъ при крипостной церкви, безропотно перенося судьбу свою. По прошествін сего времени Промыслъ прославилъ добродівтель н невинность старца. Однажды случилось убогому пономарю Ефрему, копая землю, открыть богатый кладъ, и онъ принесъ его военному Начальству, не изъявляя ни мальйшаго желанія получить себь какую либо часть изъ пріобратеннаго сокровища. Таков безкорыстіе простаго пономаря изумило Начальство и невольно обратило на него вниманіе. Узнали, кто быль Ефремъ и, поднявъ бывшее о немъ дъло, открыли совершенную его невинность, какъ и тотъ кладъ, который самъ ему печаянно открылся, для обнаруженія его правды. Указомъ Святьйшаго Синода освобождень быль страдалецъ Ефремъ изъ дальнъйшаго заточенія, и санъ Священства, по его невинности, признанъ въ немъ-не утраченнымъ; а четыре года спустя единодушное желаніе всего братства Саровскаго возвело его на степень Настоятеля.

рости. Незлобивый сей старецъ съ самаго поступленія своего въ обитель соблюдалъ крайнее нестяжание и смиренномудріе во всемъ. Опытнымъ взоромъ проникаль всь духовныя нужды братіи и его усердіе славословить Пресвятое имя Господа силь продлилось во всю его жизнь. Наполненный самъ умиленія и благоговънія, онъ поставляль себъ за первый долгь наблюдать со всею пристойною строгостію, чтобъ въ церкви чтеніе и півніе отправлялось благочиню благоговъйно; и безъ его присутствія никогда не начиналась никакая церковная служба. Къ ближнимъ онъ былъ весьма милостивъ и сострадателенъ. Во все время своего настоятельства бъднымъ помогалъ въ нуждахъ, и наиболъе изъявилъ состраданія къ алчущимъ во время общаго глада, бывшаго въ 1775 году. Въ это несчастное время многіе питались древесною корою, смъщивали съ хлъбомъ гнилое дерево и дубовые желуди, и старецъ, проникнутый чувствомъ состраданія къ бъдствующимъ, приказаль всьхъ при--оди и от от продолжалось семь мъсяцевъ: ежедневно по нъскольку сотъ, а иногда и по тысящи человъкъ и болъе насыщались съ довольствомъ. А любовь къ нищимъ въ сердцв милосердаго Ефрема восходила до степени самоотверженія. Нъкоторые изъ братіи начали было на него втайнъ роптать, опасаясь недостатка въ хльбъ для самихъ себя. Услышавъ ропотъ нъкоторыхъ и опасеніе, какъ бы не оскудъла обитель, Старецъ созваль старъйшую братію, предложиль имъ настоящія всеобщія въ народъ нужды и съ глубокимъ вздохомъ

сказалъ: «не знаю, какъ вы, а я расположился, доколь Богу будеть угодно за наши гръхи продолжать гладъ, лучше страдать со всемъ народомъ, нежели оставить его гибнуть отъ глада. Какая намъ польза пережить подобныхъ намъ людей? Изъ нихъ, можетъ быть, нъкоторые до сего бъдственнаго времени и сами насъ питали своими данніями. В И приказаль кормить народъ по прежнему, присовокупивъ, что въ пищъ недостатка не будетъ и дъйствительно, спустя нъсколько дней, прибыль въ обитель обозъ съ клебомъ, возовъ около 50-ти. По сказанію извощиковъ, какой-то неизвъстный наняль ихъ, и насыпая хльба, заплавъ Саровскую тилъ за извозъ и приказалъ отвезти пустынь.

Отпечатокъ внутренняго состоянія души его-тихое и миролюбивое со встии его обращение заставляло всъхъ уважать и любить его. Всегда онъ готовъ былъ подать добрый совътъ братіямъ, требовавшимъ духовной помощи. Какъ строгій подвижникъ, въ себъ представлявшій примъры добродътелей, мудрыми совътами и убъжденіями, съ глубокими вздохами назидаль братію и побуждаль кръпко блюсти чистоту душевную и тълесную, прилежать неослабно къ посту и молитвъ. Старцы многольтними съдинами цвътущіе, добродътелями украшенные, къ нему были привязаны духомъ любви по Бозъ, какъ къ смиренномудрому наставнику; предложенія благочестиваго наставника съ радостію и усердіемъ тщились исполнить. Почему многіе изъ братіи считали себя блаженными, что находятся въ послушаній такого отца, и слышать на-

ставленія своего начальника-Старца въ обители, и съ неослабнымъ усердіемъ следовали его правиламъ, съ любовію были преданы подвигамъ благочестія. Благодать Божія словомъ Старца Ефрема такъ умягчала души, что слъдовавшіе его внушеніямъ забывали всякое земное помышленіе. Въ благообразномъ лицъ его выражалась утъшительная радость. Какъ опытный въ духовной жизни наставникъ, Старецъ Ефремъ снискаль себь глубокое уважение и въ отдаленныхъ отъ обители краяхъ; слухъ о его святой, добродътельной жизни достигъ Преосвященного Тихона, Епископа Задонскаго. Святитель Задонскій къ Старцу Ефрему питаль столь искреннюю любовь и такое глубокое уважение, что имълъ съ намъ духовную переписку. Подлинныя письма сего Святителя къ старцу хранятся въ Саровской пустыни. Вотъ что писалъ благочестивый Святитель старцу строителю и братіи:

> Пречестный Отецъ Строитель и прочая о Христь любезнан братія!

За писаніе ваше, которое я получиль чрезь отца Пахомія, брата вашего и моего (котораго вамъ рекомендую, яко честна и ищуща спасенія) много благодарю. Прошу и впредь не оставлять.—А паче во святыхъ молитвахъ прошу со смиреніемъ не оставить меня бъднаго, яко грышна суща. Васъ же всьхъ Господь нашъ милосердый и Промышлитель о грышникахъ, къ нему прибъгающихъ съ покаяніемъ, да помилуетъ Своею благодатію. Спаситеся любезная братія, спаситеся о Христъ, Котораго милости и благодати васъ поручая, остаюсь

Февр. 15 дня 1761 года. Воронежъ.

Вашь слуга и брать недостойный Епископь Trxонь.

Преподобныший Отцы, Отецъ Строитель, и прочая о Христь братія! (\*).

За писаніе ваше благодарствую: что же изволите въ письмъ мнъ приписывать, того я ей недостоинъ. А и люди откуда предпріяли мене хвалить предъ вами, я незнаю. Понеже я имъ ничего достойнаго, что до настырскаго дъла надлежитъ, не показалъ. А прошу о мнъ недостойномъ по Христіанской любви къ общему нашему милосердому Богу сотворить молитву и нынъ и по смерти моей, да помилованъ буду Его благодатію. Васъ же Тойжде Огецъ щедротъ да сохранитъ отъ всъхъ козней вражіихъ.

Апръля 14 дня 1765 года. Воронежъ.

Вашь слуга и брать недостойныйшій Епископь Воронежскій Тухонь.

Братія о Христь любезньйшая!

Чувствуя пріятство и любовь вашу ко мнв, не могу и самъ не соотв'ятствовать тъмжде вамъ. При семъ и прошу мене по своей любви не оставлять въ

<sup>(\*)</sup> Подписано рукою Старца Ефрема: получено Маія 30 дня 1765 года.

молитвахъ. Вы же потрудитеся, работайте, подвизайтеся. Трудящимся Богъ да поможетъ Своею блигодатію. А я какъ былъ, такъ и есмь

Воронежъ.

Вашь любитель

Марта 16 дня 1766 года.

Преподобный Отец» Строитель Саровской пустыни, Іеромонахъ Ефремъ! (\*).

Божіе и моего смиренія на тебъ и на всей о Христъ братіи вашей да будетъ благословеніе завсегда!

Писаніе ваше я съ почтеніемъ и дюбовію получилъ отъ честнаго отца Іеродіакона Афанасія, вашея обители, благодарю васъ за оное, прошу и впредь не оставлять. Также и въ мелитвахъ вашихъ святыхъ мене грѣшника и родителя моего Іакова и родительницу Агафію усопшихъ помянуть, за что вамъ Господь Богъ воздастъ, а я съ доброжелательствомъ моимъ пребыть имѣю завсегда

 Іюня 4 дня
 Вашего Преподобія усердный Братв и Бо 

 1768 года.
 гомолець Тухонь Епископь Воронежскій

 Воронежь.
 и Елецкій, бывшій Спьскій и Брянскій.

Преподобный Отець Строитель Ефремь! Возлюбленный о Христь отець, брать и благо-дътель мой!

За писаніе ваше благодарю. По оному колокольный мастеръ принять: дай Богъ ему вашими молитвами

<sup>(°)</sup> Подписано рукою Старца Ефрема: получено Іюня 16 дня 1768 года.

въ дъло вступить следующимъ летомъ. А о Оеодоре Ивановиче за отлучкою моею я стараться не могъ, а по прибыти моемъ въ скорости отправился онъ къ вамъ, а мне случаю не было съ Президентомъ поговорить, — итакъ пусть еще потерпитъ Господа, который его по желанію его не оставитъ. Со временемъ стараться готовъ. Ныне посылая вамъ и всей вашей братіи благословеніе, прошу мене и родителей моихъ не оставить въ молитвахъ вашихъ, да проститъ намъ Богъ грехи наша, и сподобитъ Своего царствія, коего и вамъ получить о Христе Іисусе Господъ нашемъ по долгой жизни сей желая съ моимъ усерліемъ остаюсь

1769 года Октября 14 дня Воронежъ. Вашего Преподобія и всей о Христь братіи усердный брать, Богомолець и слуга Тихонь Епископь Воронежскій.

Преподобный Отецъ Строитель Іеромонахъ Ефремъ! Возлюбленный о Христъ отче, брате и благодътелю мой!

Вашего Преподобія письмо, святыя вашея обители чрезъ послушника Ивана Оедоровича, мною въ свое время получено исправно. За оное чрезъ сіе Вашему Преподобію благодаря, прошу извинить, естьли ему Ивану Оедоровичу не сдълано удовольствіе. Въ прочемъ посылая мое Вашему Преподобію и всей вашей и моей о Христъ братіи благословеніе, прошу не оставить меня въ святыхъ своихъ къ Богу молитвахъ,

конмъ себя препоручая съ моимъ доброжелательствомъ пребываю на всегда

1771 года Генваря 30 дня Воронежъ. Вашего Иреподобія усердный брать, Богомолець и слуга Тихонь смиренный Епископь Воронежскій и Елецкій.

Сльдующее письмо служить знакомъ Архипастырскаго благоволенія, какое оказываль старцу Ефрему Пастырь, къ паствъ котораго принадлежала Саровская пустынь:

### Преподобный Отецъ Строитель!

Съ любезною братією нашею и вашею здравствуйте о Господп!

Сердце мое наполняется всякой часъ веселія, слыша вашей святой обители благосостояніе и особлявое въ нынѣшнее нуждное время требующимъ помощи пособіе ваше. Вѣрьте, любезный, что сіе сѣмя посѣянное вами сторичный возраститъ вамъ плодъ и въ нынѣшней и въ будущей жизни. О семъ молю на нивѣ сердецъ вашихъ сѣющаго человѣколюбіе, благотвореніе и общеніе; къ вамъ и любезнѣйшей братіп вашей единомысліе соблюдающей и во всемъ вамъ повинующейся, паче же и пособіе творящей, пребуду какъ и пребываю съ особливымъ доброжелательствомъ

Іюля 6 дня 1775 года.

Іеронимь Епископь Владимірскій.

По непрерывнымъ трудамъ и подвигамъ жизнь сего Богоугоднаго старца осталась до нынѣ извъстною въ преданіяхъ старцевъ: онъ по всѣмъ отношеніямъ

поставиль обитель Саровскую на степень высокаго внутренняго и внъшняго благоустройства. За таковое неусынное понечение объ устройствь обители, она питаетъ и доселъ чувство глубокой признательности къ памяти благочестиваго мужа: въ день преставленія его 10 Маія Настоятель со всею братією совершаеть по немъ соборную панихиду. Своимъ попеченіемъ онъ привель обитель въ особенное уважение между православными живущими далеко отъ нея. Смиренный, подвитолюбивый Старецъ, живши въ обители, возлюбилъ совершенное безмолвіе. Любимое его занятіе, какъ сказанно выше, было: уединенный трудъ въ келльи, безмолвная молитва и чтеніе духовныхъ книгъ. Лобызая пустынную жизнь онъ всегда поучалъ и братію быть ревностными любителями пустыннаго безмолвія, и потому всв братскія келлій устроены для жительства отдъльно одна отъ другой и съ удобствомъ къ уединенію и духовному упражненію. Монашествующіе Саровской пустыни, по благогов внію въ памяти Строителя Геромонаха Ефрема, имбютъ портретъ его, на которомъ положена следующая налпись: «Не Сиринъ ты, —но Русскій ты Ефремъ; Саровской пустыни броня еси и шлемъ!» Усерднымъ тщаніемъ сего благопопечительнаго Старца учреждено въ обители сей поминовение по усопшихъ отцтхъ и братіяхъ оной благод втельствовавшихъ и встхъ тъхъ, коихъ имена вписаны въ заведенныя для поминовенія книги. Сіе исправляется и донынъ съ особеннымъ усердіемъ, въ точности, неопустительно, и поминовеніе совершается, какъ на проскомидій, такъ и на

псалтирномъ чтеніи. Старецъ Ефремъ, душевнаго ради спасенія и въчного поминовенія, часто приходиль къ ранней Литургіи поминать на проскомидіи о упокоеніи благотворителей обители и говаривалъ часто сіе: совершеніе Литургій за усопшихъ такъ важно, сила поминовенія такъ велика, польза отъ него умершимъ, если это бываетъ съ върою и усердіемъ, такъ значительна, что онъ имъють самый благодътельныйший успахь для усопшихъ и доставляють имъ великую отраду. Святый Іоаннъ Златоустый, изъясняя Апостольскія Дъянія, въ 21-мъ нравоученій поучаеть о поминовеній умершихъ такъ: аще убо молитвы о успшемъ творимъ частыя, аще милостыню даемъ, аще онъ и недостоинъ былъ бы, но нами Богъ умоленъ будетъ. Повъждь имя его, всъмъ повели за него творити моленія и мольбы, умилостивить сіе Бога. Не въ количествъ милостыни цъна, но въ произволевів; токмо не даждь меньше свлы твоея. Не проств діаконъ вопість: о иже о Христь усопшихъ, и о иже памяти о нихъ совершающихъ; не діаконъ есть, иже сей испущаяй гласъ, но Духъ Святый (Кам. Вър. Стр. 634 и 635). И въ Четьи Минен и Прологи подъ 12-мъ числомъ Апръля, сказано по откровенію, что творимая 40 дней за душу милостыня, питаніе алчущихъ и молитва священниковъ умилостивляютъ Бога: естьли грешны души усопшихъ, то чрезъ сіе пріемлють онь отъ Господа отпущение гръховъ, естьли безгръшны, благотворительность за нихъ служитъ во спасеніе блатворителямъ. Такъ спасительна за усопшихъ заупокойная литургія — безкровная жертва за

няхъ совершаемая и приносимая. Св. Макарій Егппетскій великое иміль усердіе молиться за умершихь, и однажды ходя по пустыни, нашель на пути лежащую сухую кость человьческого лба; и желая узнать, полезны ли его молитвы о умершихъ, помолившись прилежно въ Богу, сказалъ во лбу: скажи миъ, вто ты? И отвъчаль лобъ: я быль начальникомъ обитавшихъ на семъ мъсть жрецовъ идольскихъ; ты же, Авва Макарій, Духа Божія исполненный, въ который часъ, милосердовавъ о сущихъ въ мукахъ, молишься, тогда мы нъкоторую отраду получаемъ (Стр. 647). Св. Василій Великій, по освященій страшныя жертвы, молится объ умершихъ такъ: помяни Господи всвхъ прежде усопшихъ въ надеждѣ воскресенія жизни вѣчныя; еще молимся о покои и оставленіи души раба Твоего въ мъстъ свътлъ, откуда отбъгла печаль н воздыханіе; упокой боже нашъ и покой ихъ, гдъ присъщаетъ свътъ лица Твоего (Литург. Св. Вас. В.)

Старецъ Ефремъ, чувствуя истощеніе силъ своихъ—въ 1777 году марта 29 дня собралъ братію и просилъ избрать на свое мѣсто настоятеля; потому что самъ хотѣлъ уже препроводить въ безмолвіи остатокъ дней своихъ, подобно блаженному отцу своему Первоначальнику Іоанну. Тогда съ общаго согласія поставленъ былъ настоятелемъ мужъ крѣпкій, благоговѣйный Пахомій, уже многіе годы строгою жизнію подвизавшійся въ Саровской пустыни. Наконецъ, достигнувъ 86 лѣтъ, жизни, мирно, христиански старецъ Ефремъ преставился 1778 года Маія 30 дня въ жизнь безболѣзненную. Его прахъ покоится близъ Соборной церкви 5°

Успенія Пресвятыя Богородицы, съ лівой стороны у входа.

Особеннымъ намятникомъ трудовъ сего Старца служатъ:

1. Соборная церковь во имя Успенія Божіей Матери. Строеніемъ она начата въ 1770 году, а къ окончанію приведена въ 1777 году. Отдъльныхъ храмовъ въ Саровской обители семь, изъ которыхъ холодный соборъ отличается предъ всеми красотою п внутреннимъ благолепіемъ, такъ что не много видеть можно сему подобныхъ храмовъ. Наружность собора величественна, по огромнымъ своимъ размърамъ и архитектура его изящна. Успенскій Соборъ восхищаетъ посътителей прекраснымъ своимъ видомъ; а сердца входящихъ въ оный еще болье исполняются благоговънія. Особенное вниманіе посьтителей обращаетъ на себя украшение въ иконостасъ нижняго яруса: всв иконы искуснаго письма въ сребропозлащенныхъ ризахъ. А надъ царскими вратами находится образъ-точная конія съ Чудотворной иконы Успенія Божіей Матери, что въ Кіевопечерской Лавръ, и устроенна, по тамошнему примъру, въ большомъ сребропозлащениюмъ кругъ, съ простертыми въ сіяніи лучами, поддерживаемая двумя Ангелами. Все сіе устроено на жертвованія благотворителей обители, особенно Александровского купта Коленова. Соборъ съ двумя боковыми придълами о пяти большихъ главахъ, покрытыхъ мідными листами; всь онь вызолочены червоннымъ золотомъ самымъ прочнымъ образомъ по особенной художественной методъ усердіемъ и



Tenenchie Costofite, br Lapobekoù nyombenro Br Quarempu eo emenana 13 Carrenzo.

иждивеніемъ одной почтенной, боголюбивой особы, втайнъ на сіе украшеніе благодътельствовавшей. Снаружи онъ похожъ на великій соборъ Кіево-Печерскій: мерою въ длину со стенами онъ иметъ 19 саженъ съ аршиномъ, пеперечнику десять сажень, а вышины отъ земли до верха средняго купола съ главою и крестомъ двадцать восемь саженъ; сводъ его утвержденъ на четырехъ величественныхъ столпахъ. Соборъ этотъ освъщается 89 окнами, кругомъ внутренней сторонъ около стънъ и даже въ самомъ куполъ сдъланы возвышенные хоры; пконостасъ огромной величины и высокой работы, резной и вызолоченой весь по полименту; письмо на образахъ Греческое-пконное. Тщаніемъ игумена Нифонта вызолочены главы и весь соборъ украшенъ внутри живописью отличнымъ писаньемъ; оклады образовъ, паникадилы, подсвъчники и всъ принадлежности церковныя — чеканныя, вызолоченыя; нижній ярусь икопостаса имъ весь украшенъ сребропозлащенными ризами; мъстныя иконы Спасителя и Божіей Матери въ иконостась въ рость человъческій, и ризы ихъ отдъланы въ новомъ отлично красивомъ видъ, при высокой работъ, онъ украшены разными драгоцъпными каменьями и защищены въ мъру иконъ цъльными зеркальными, въ бронзу вставленными, стеклами. Много пожертвоваль на украшенія Св. пконь арзамасскій купець Быстровъ, который, въ последствии времени, въ сей обители постриженъ въ монашество подъ именемъ Иринарха, гдф и скончался, другіе вкладчики. И Изъ четырехъ колоннъ, которыя подлерживаютъ сводъ,

двѣ украшены каждая особою иконою въ четыре арнина длины, и въ два аршина ширины; богатыя, серебряныя, позлащенныя ризы на сихъ иконахъ обложены драгоцѣнными каменьями и закрыты вставленными въ бронзовыя рамы шлифованными зеркальны ми, прозрачными стеклами, отлитыми по заказу. Полъ выстланъ литыми чугунными плитами.

- 2. Трапеза для братів въ два этажа; при ней нѣ-сколько отдѣльныхъ налатъ, для хлѣбни, поварни в прочихъ потребностей.
- 3. Келлін для труждающихся въ хлібні, поварнів и квасоварнів братій.

Ко днямъ Строителя старца Ефрема относится и сіе свидѣтельство о благосостояній сей обители. Въ одной (°) изъ рукописей Графа Толстаго помѣщена статья, гдѣ упоминается съ уваженіемъ о Саровской

<sup>(\*)</sup> Въ румяни. Музев, по описанію Востокова, подъ ЛЕ V-мъ, и въ библіотекв Графа Толстаго, въ отділеніи IV, подь ЛЕ З4-мъ вначится рукопись сія съ слідующимъ ваглавіемъ: «Историческое собраніе о Богоспасаемомъ градів Суждалів, о построеніи и именованіи его и о бывшемъ прежле въ немъ великомъ княженіи, и о прочемъ къ тому потребномъ ради любопытныхъ собранное изъ различныхъ показаній въ кратців. «Собраніе сіе составиль ключарь Сувдальскаго Рождественскаго Собора Ананія, около 1761-го года (См. Восток. опис. 8 М. стр. 7 и слід.). Вторая часть сей рукописи заключаеть въ себі извістіе «о подлежащихъ къ Богоспасаемому граду Суздалю духовнымъ правленіемъ містіхъ. Въ сей части, въ седьмой славів, которая говорить «о приписныхъ къ Сувлальской Епархіи гороліть, предлагается свідлініе и о Саровской пустыни, такъ какъ и она въ то время принадлежала къ Сузлальской Епархіи.

пустыни, такъ какъ въ ней соблюдалось строгое монашеское житіе; и она обращала на себя особенное вниманіе, привлекала любовь Православныхъ и славилась не одною благольпною церковною службою, но и монашескими высокими добродьтелями и благочестіемъ. Въ рукописи такъ сказано:

«Въ помянутомъ (Темниковскомъ) увадъ имъется пустыня въ великихъ непроходимыхъ мъстахъ, именуемая Саровская, отдаленная весма отъ селеній мірскихъ со всъхъ сторонъ, имъющая начальствующаго Строителя.»

«Обитель оная въ недавнихъ весьма годъхъ составися при ръкъ Саровъ именуемой, на мъстъ, гдъ въ прежнія літа иміться ніткоторый Косимовскаго царства городъ, называемый Сатисъ, и потомъ много льть бывшій въ упустьній. Пребывающій въ той обители монаки и бъльцы житіе имъютъ воздержное и кръпкое, пищу и одежду общую, и болье упражняются въ трудахъ, между ими самъ Строитель первенство во всякомъ имфетъ двав. Чинъ монастырскій взять изъ Флорищевой пустыни, сущія въ Гороховскомъ увздв. Въ той (Саровской) пустыни вотчинъ никавовыхъ кромѣ лъсу и пашенной земли не имъется, но довольствуются отъ подаянія Христолюбцовъ, которыя Христолюбцы премного тую снабдевають, не токмо святой церкви потребными, но и братіи на пищу и одежду весьма не скудно. Въ помянутой пустынъ церкви святыя устроены каменныя - пять, внутреннимъ и внъшнимъ украшениемъ премного украшены.»

Осъняемая благословеніемъ Божіймъ, Саровская пустыня быстро начала процвътать и приходять въ совершенство. Потому не удивительно, что многія обители ревнуютъ благочинію сей пустыни. Добродътели Саровскихъ подвижниковъ привлекли къ обители расположеніе и усердіе не только простаго народа, но и многихъ благородныхъ и знатныхъ особъ, такъ что и потомки ихъ почитаютъ непремѣннымъ долгомъ почти ежегодно быть на Богомольи въ сей обители и съ духовнымъ удовольствіемъ проводятъ въ ней по нѣскольку дней. При строитель Геромонахѣ Ефремѣ, Саровская обитель отъ нашествія скопищъ Пугачева, была въ большой опасности, но Богъ защитиль ее отъ разграбленія; изъ города Темникова они разошлись, на Саровъ не попали.

При семъ же Строителъ Ефремъ 1765 года Маія 4 дня скончался Костромскаго Песочнаго Монастыря Игуменъ Іеросхимонахъ Варлаамъ, мужъ добродътельный и весьма благопотребный для обители. Онъ для спокойнаго препровожденія духовной жизни и для большаго уединенія оставилъ Игуменство, и находился въ Саровской пустынъ 22 года, для братіи служа примъромъ своею высокою подвижническою жизнію.

Достоподражаемому Строителю Геромонаху Ефрему были достойные сподвижники въ жизни духовной и приснопамятные его современники.

negrouns, took waterparts and the angle could be appropried STRUCTURE PRODUCT SUBSTITUTE PRODUCT STRUCK supply on a supply at the supply of the supp one in a complete has an expensive a single service. A hand of portains to the party make the one delivered CHILD SERVICE OF THE PROPERTY the are a value of the rest section of the section of ment are a more of a constant and a state of the constant are a state of EXEMPTION OF ACAMAGINE TO THE STREET OF THE STREET AND ACAMAGINE AND ACA Bureas services as the assertance of the control of activities the supplied who were the supplied to the supplied to automates (Reas) tender, la ferra some solera readi, la comita de  la comita de la comita de la comita del la comita de la comita del l trainment or open fire and knowled by leger little and the new this comments which are not still meteor formation and the state of the state - Attaching there contracted the state of the agency of a safety of the same of the state of the same of the s tion in street, the end of the contract of the CALIFORNIA OF A REPORT OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH CONSTRUCTED OF SELECTION CONTRACTOR STORY OF STREET Consequent convertigate, are also format to pay the contract of the contract o continued to continue and to a sometime to be for a state of the and the second s of the control of the control of the control of



# Стронтель Ігромонахъ <u>и а хом им</u> съровской пустыпа,

Chance we ha 11.94 2 is therepe no 11 the

Turaniamo Urrierramen Augeron 20% e 1682%. Urrierpo Africa espeia

### VII.

## HAXOMIĂ.

Преемникъ его седьмый Строитель Саровской обители Іеромонахъ Пахомій въ мірѣ Борисъ Назаровъ Леоновъ былъ родомъ изъ Курскихъ купцевъ, постриженникъ сей обители, съ юныхъ летъ посвятившій себя на служеніе Господу. Въ монашество постриженъ 1762 года, а въ Строителя избранъ 1777 года, и быль точный исполнитель обътовъ монашескихъ: кротокъ, смиренвомудръ, молитвенникъ и постникъ. Управляя ввъренною ему отъ Бога обителію 18 лътъ, онъ былъ истинный пастырь своего словеснаго стада; строго наблюдаль общежительный уставъ обители и порядокъ службъ церковныхъ, которыхъ неопустительное и благочинное совершение доставляло слушателямъ душеспасительное удовольствіе. Посъщавшіе обитель говорили, что восхитительно молиться въ сей пустынъ, гдъ такъ благооб-

разно и благоленно отправляется служба Божія. Сколько ни обремененъ былъ дълами по управленію Старецъ Пахомій, но на правиль келейномъ и у церковныхъ службъ всегда присутствовалъ, и приходиль въ храмъ первый и выходиль изъ храма последній. При собственной бдительности, онъ строго взысвиваль и съ подчиненныхъ за опущение службы церковной и правила келейнаго; наказываль иногда за то или выговорами, или поклонами въ трапезъ, но съ любовію и отеческимъ милованіемъ: посему и братія имѣля къ нему любовь и страхъ сыновній, не рабскій. Воздержаніе его простиралось до того, что онъ съ начала и до конца жизни своей въ кельи не имћаъ не только чего либо изъ пищи, но ни питья, да и на общей трапезъ, вкушалъ весьма мало. Таковая благочестивая жизнь старца и начальника, показуемая дёломъ, служила для братів самымъ назидательнымъ поучевіемъ; они уважали его благоговъніе, постническій видъ, скромную, добродътельную жизнь. Онъ поучалъ и словесно, и любилъ повторять оныя Евангельскія слова: нудится царствіе Божіе, и нуждницы восхищають е; и Апостольскія: съяй скудостію, скудостію и пожнетъ. При немъ умножалось въ обители братство. Ибо многіе боголюбивые, желая душевнаго спасенія, отвсюду приходили въ сію пустыню на жительство. Въ его настоятельство были въ Саровскомъ братствъ и такіе достойнъйшіе мужи, которымъ обязаны своимъ устройствомъ и другія обители. Изъ нихъ нъкоторые были требованы высшимъ начальствомъ въ другія обители въ настоятели для введенія

монашескаго общежительнаго устава. Дремучій Саровскій боръ сдълался разсадникомъ иноковъ для разныхъ обителей: отсель вышли трудолюбивые и благоискусные старцы: въ Валаамскую-Спасопреображенскую, въ Коренную-Знаменскую, въ Югскую-Дороеееву пустыни и въ другіе монастыри. Старецъ Назарій, одинъ изъ великихъ свътильниковъ Сарова, вызванъ былъ Митрополитомъ Санктпетербургскимъ Гавріиломъ для возставленія древняго Валаама—сей пришедшей тогда въ упадокъ обители. Настоятель и самъ мъстный Епископъ Өеофилъ старались удержать у себя знаменитаго отшельника, и представили о немъ Преосвященному Митрополиту, какъ о человъкъ малоумномъ и неопытномъ въ духовной жизни. Гаврівлъ проникъ тайну смиренія Назаріева; « у меня много своихъ умниковъ, отвечалъ Митрополитъ, пришлите мнъ вашего глупца.» И невольно привелось отпустить смиреннаго подвижника, котораго, устами Архипастыря, Промыслъ избралъ въ орудіе къ возстановленію Валаамской обители. Когда же упрочиль ея благосостояніе, Назарій пожелаль опять уединиться на мъсто прежняго своего жительства, и скончался въ Саровской пустынъ. Нъкоторые, когда были вызываемы на должности начальникововъ въ обителяхъ, смиренно отказывались отъ принятія сана священства, не желали разстаться съ уединенною жизнію простаго инока — съ любимымъ званіемъ последняго во инопъхъ; даже со слезами отрицались отъ предлагаемой имъ власти, представляя себя недостойными управлять и самымъ малымъ кораблемъ. Былъ случай,

когда одинъ Саровскій инокъ уклонился отъ епископскаго сана по великому смиренію своему. Для назначенія начальника духовной миссіи въ Сфверную Америку знаменитый настоятель Кирилло-Новоезерскій, бывшій нікогда самъ въ Сарові, указаль Преосвященнъйшему Гавріилу еще на одного подвижника сей пустыни — Старца Іоакима. Но старецъ сей, любя Саровскую обитель и духовную нищету простаго иночества, иъсколько лътъ юродствовалъ, чтобы только избавиться отъ высшей почести. Таковы были великіе духомъ подвижники во дни Пахомія, которымъ соревноваль, вли даже предшествоваль онъ въ подвигахъ до глубокой старости. За строгую, благочестивую жизнь Старецъ Стронтель Пахомій быль уважаемъ и любимъ не только своимъ братствомъ, но и посторонними высокими особами и всякаго людьми. И монастырь, славившійся порядкомъ и устройствомъ правилъ во все время его управленія, пріобръталь уваженіе и пожертвованія отъ народа. Отъ сея обители многія пустыни заимствовали уставъ и приняли оный со встмъ чиномъ церковнаго чтенія и пънія, трапезы и другихъ обрядовъ, и по сей то причинъ Саровская пустынь съ самаго ея начала почтена первъйшею между общежительными пустынями въ Россіи. Гавріплъ, Митрополитъ Новгородскій, увъренный въ духовной опытности и строгой жизни Саровскихъ подвижниковъ, написалъ благосклонное письмо къ Строителю Пахомію в просиль взбрать кого либо изъ нихъ въ настоятеля Юсской пустыни.

Честный Отець Строитель Ігромонахь Пахомій!

Письмо ваше я получиль, благодарю за усердіе и молитвы. Жалью, что вы не соглашаетесь доставить Стровтеля въ Южскую Пустыню; вы, уповаю, не позабыли сего Божія слова: аще изведеши честное ото недостойнаго, будеши яко уста Моя (\*); я совътую и увъщеваю для назиданія и удержанія развратовъ раскольническихъ избрать мужа богодухновенной жизни, который бы, насадя въ оной обители добродътельные подвиги, послужилъ спасенію другихъ. Впрочемъ, желая вамъ благословенія отъ Отца свътовъ и прося вашихъ молитвъ, пребываю вседоброжелательный вамъ

Гавріиль Митрополить Новгородскій.

Августа 10 дня 1786 года.

Строитель Пахомій, какъ упомянуто, славился благочестіемъ, прилежнымъ попеченіемъ о благь обители, и о спасеній душъ братій, трудами подвиговъ иноческихъ, и строгимъ выполненіемъ иноческаго устава. Сими достоинствами онъ пріобръль себъ искреннюю привязанность не только своей братій, но и многихъ постороннихъ лицъ; слава о строгой жизни его далеко распространилась и привлекла къ нему многихъ благочестивыхъ людей, которые, приходя просить себъ

<sup>(\*)</sup> lepem. 15, 19.

духовныхъ его наставленій, снабдівали его съ своей стороны всімъ потребнымъ. Съ того времени місто сіе, уединенное и отдаленное во глубнит ліса, но сіяющее сокровенною жизнію подвижниковъ, какъ и благолітіемъ своихъ храмовъ еще боліте прославилось. Безкорыстною любовію Пахомій пріобріть обители многихъ благотворителей: начали стекаться многіе простолюдины на богомолье въ обитель, и такимъ образомъ, она при благодатномъ остненій и помощи боголюбивыхъ гражданъ, боліте и боліте украшалась.

Нъкоторые изъ постриженниковъ Пахомія, ревнуя подвигамъ святости своего начальника, сами удалялись въ особыя отдаленнъйшія, необитаемыя мъста, -ихъ пустынки покрыты были боромъ или густымъ льсомъ. Тамъ въ уединенныхъ келліяхъ благочестивые отшельники, скрывая себя отъ людей, подвизались въ благочестія. При немъ поселились въ хижинахъ, въ разныхъ мъстахъ-всякой съ своимъ ученикомъ, въ глубинъ монастырскаго лъса извъстные пустынники: Игуменъ Назарій, Іеросхимонахъ Дороеей, Схимонахъ Марко. Съ благословенія также Пахомія водворился въ глубинь Саровскаго льса извъстный нынъ всъмъ, знаменитый пустынникъ Геромонахъ Серафимъ; онъ пребывалъ одинъ въ уединенной хижинъ вблизи сихъ ищущихъ спасенія отшель-**НРКОВЪ** ( \* ).

<sup>(\*)</sup> О благочестивомъ старцѣ Серафимѣ вдѣсь но предлагается ни какого сказанія, такъ какъ уже напечатана не одна книжица о жизни и подвигахъ его.

Пустыннолюбивый настоятель Пахомій такъ бесъдовалъ съ отщельниками о дъйствительности средствъ въ получению Духа Святаго: Подвизающемуся должно покорить умъ и волю свою воли Божіей; паче всего храниться отъ чревоугодія и отъ праздности, ибо отъ сихъ пороковъ происходятъ уныніе, излишній сонъ, нечистые помыслы и всякая злая страсть. Храниться же должно, и отъ неумъреннаго изнуренія себя постомъ и сухояденіемъ, а особенно тъмъ, кто тъломъ слабаго сложенія; здравый бо и крізпкій тізлом в можетъ временно переносить постъ и сухояденіе. Но вообще всякому за полезное положено отъ Святыхъ Отецъ наблюдать умфренность въ употребленія пищи, такъ чтобы душа и тело въ деле Божіемъ не изнемогали. Благодать Духа Святаго всегда окружаетъ насъ и желаетъ наполнить насъ; но злыя дъла наши, окружають насъ подобно каменной, крыпкой оградь, препятствуютъ вселенію Духа Святаго въ насъ; злыя страсти отъ насъ удаляють Его. Всякій гръхъ можетъ удалить отъ насъ Духа Святаго, но особенно Ему противны плотская нечистота и духовная гордость. Ежели мы хотимъ получить Его, то должны быть чисты сердцами нашими и соблюдать тела наши отъ грѣховной нечистоты; потому что сердце и тѣло наше должны быть храмомъ Духа Святаго, и беречься отъ духовной гордости, не надъяться на свои добрыя дела и не хвалиться ими. Да будеть прилеженъ безмольствующій въ испытаніи совъсти своея. въ самоукоренія, въ смиренія, въ непрестанной молитвъ ко Христу Богу и во внимательномъ богомы-

слін, вседневно воспоминая смерть свою, судъ Христовъ, парство небесное и въчныя муки. Блажени чистін сердцемъ, яко тін Бога узрятъ; блажени нищін, яко тъхъ есть парство небесное. Аще и вся повелънная вамъ сотворите, глаголите, яко раби непотребніп есмы. Ослабъетъ ли кто въ молитвъ и вниманів, тогла долженъ заниматься чтеніемъ слова Божія и отеческихъ внигъ; ибо чтеніе собираетъ разсъянный умъ и истребляетъ суетные помыслы, по чтеніи же паки да прилежитъ молитвъ и богомыслію. Хотя бы ты быль человъкъ честный, добрый, справедливый и милостивый, словомъ: хотя бы ты исполнилъ всв заповъди Божіи; но, при всемъ томъ, считай себя неключимымъ рабомъ и не болъе, какъ орудіемъ Божівмъ, чрезъ которое Онъ дъйствуетъ. Есть еще другое смиреніе; оно состоить въ томъ, чтобы всв встрвчающіяся съ тобою скорби, печали, несчастія, бользни, насмышки и поруганія переносить съ терпьніемъ и безропотно, считая ихъ наказаніемъ за грвхи твой; и не говори: ахъ! какъ я несчастаивъ! но твердо имъй въ помыслъ, что этого все еще мало мнъ за мои гръхи; и проси Бога не столько объ избавленіи тебя отъ бъдствій, сколько о томъ, чтобы Онъ далъ тебъ силу перенесть их в. »

Епархіальный Преосвященный Епископъ Өеофилъ называлъ Старца Пахомія отцемъ и другомъ. Сей Преосвященный, извъстившись письмомъ о приближающейся кончинъ Пахомія, писалъ къ нему отъ 24-го Августа 1794 года трогательное посланіе, желая, чтобы замедлился исходъ его отъ сея жизни для

душевной пользы братіи и убъждая молить о нихъ Господа въ иной лучшей жизни, если уже суждено ему оставить сей временный міръ. Письмо выражено въ слъдующихъ словахъ:

### Пречестный Отецъ Строитель Пахомій! Любезныйшій брать!

Получилъ я прелюбезное ваше посланіе, но зіло прискорбное для меня своею матеріею; поо вы въ немъ извъщаете отходъ свой отъ сего свъта въ въчность. Я прочетши его сказалъ сердцемъ моимъ и душею въ себъ: Увы мнъ брате Пахоміе! Почто оставляещи насъ сирыхъ, почто оставляещи обитель безъ кормила? Возвратися брате, пока успъютъ чада твоя навыкнуть образу святаго житія твоего. Сожалью искренно и молю благость Божію, да помилуетъ обитель возвращениемъ твоимъ; аще же ни, буди воля Всемогущаго, Кой, призывая тебя, да вселить въ селеніяхъ своихъ благословенныхъ, въ коихъ помолися благости Божіей, да управить жизнь мою во благая и достойну сотворить жребія Имъ объщаннаго благословеннымъ. Прости мя во всъхъ согръщеніяхъ моихъ, яже чувствуещи словомъ или дъломъ или помышленіемъ содъланная предъ тобою; я же взаимно во всемъ прощаю и разръшаю тя, и желаю вамъ или здравія къ отрадъ святыя обители и утьхъ моей, или по воль Божіей блаженнаго упокоенія.

Совершивъ подвигъ благочестивой жизни, Строитель Пахомій, чувствуя изнеможеніе своихъ силъ, избраль уже на смертномъ одрѣ преемникомъ себѣ въ настоятели вѣрнаго своего сподвижника, благочестиваго Старца Исаію, который былъ украшенъ всѣми монашескими дѣбродѣтелями: его кротость, смиреніе, братолюбіе, и безпрекословное послушаніе своему настоятелю были образцомъ монашеской жизни для всей братіи. Пахомій скончался 1794 года, имѣя отъ рожденія 70 лѣтъ. Многіе и по нынѣ въ обители сей почитаютъ память его, яко благочестиваго мужа.

Въ обители Саровской при Строителъ Пахоміъ прибавилось зданій, а имянно:

- 1.) 1779 года на полуденной сторонъ отъ западной башни устроены братскія келліи.
- 2.) 1780 года складены ледники, и при нихъ квасоварня съ принадлежностями къ ней.
- 3.) Того же года въ пещерахъ подъ землею возобновлена и 15-го Августа освящена самимъ Преосвященнымъ Геронимомъ, Епископомъ Владимірскимъ, церковь во имя Преподобныхъ Отецъ Антонія и Өеолосія и всёхъ Кіевопечерскихъ Чудотворцевъ. Ибо по первомъ освященіи церковь отъ сырости попортилась, и была долгое время безъ священнослуженія. Нынѣ иконостасъ устроенъ въ ней желёзный для отвращенія порчи, угрожающей отъ сырости, выведена изъ пещеръ съ боку олтаря прямо изъ подъ земли на верхъ кирпичная труба и надъ нею на поверхности земли сдёланъ куполъ съ главою и крестомъ.
- 4.) 1782 года построены съ восточной стороны братскія келліп въ одинъ этажъ, а по угламъ двъ

башни въ два этажа, въ срединъ же ворота для провзда, надъ ковми поков для живописцевъ; надъ оными осмигранный куполъ съ красивымъ шпилемъ, вверху котораго круглое позлащенное сіяніе съ вензелемъ: Марія; въ честь Божіей Матери такъ какъ во имя Ея устроены два собора теплый и холодный, на шпилахъ же угловыхъ башенъ красивые флюгера.

- 5.) 1783 года выстроены покои въ два этажа, для принятія знатныхъ духовныхъ особъ.
- 6.) 1784 года построена больница для успокоенія престарыльхь и немощныхь братій, и при ней церковь двухъэтажная, изъ коихъ въ верхнемъ престоль во имя Преображенія Господня, а въ нижнемъ—во имя Преподобныхъ Отецъ Зосимы и Савватія, Соловецкихъ Чудотворцевъ. Оба престола освящены 1786 года, первой 16, а второй 17 числъ мфсяца Августа.
- 7.) 1786 года построены на полуденной сторонъ, между полуденно-восточною башнею и покоями, что для принятія духовныхъ особъ, братскія келліи въдва этажа; нижній занимается разною поклажею, а верхній составляетъ братскія келліи.
- 8.) 1789 года разобрана на святыхъ вратахъ церковь Святителя Христова Николая, Мурликійскаго
  Чулотворца, и каменная стъна съ двумя башнями,
  а на томъ мъстъ заложена колокольня и по объ стороны оной два корпуса братскихъ келлій, а по другую сторону страннопріимница для принятія посъщающихъ богомольцевъ. Корпуса окончены строеніемъ при семъ строителъ Пахоміъ, а колокольня
  достроена при его преемникъ Исаіи. Колокольня

6\*

имъетъ высоты 38 саженъ, здание стройное, новой архитектуры; она есть видъ четырехъэтажнаго, четвероугольнаго величественнаго столба: въ 1-мъ этажъ святыя врата, арка святыхъ вратъ живописно украшена изображеніями притчей, упоминаемыхъ во Святомъ Евангеліи; во 2-мъ этажъ, надъ святыми вратами, церковь во имя Святителя Николая, - очень свътлая и благольпная; надъ аркою устроена монастырская Библіотека, гдв книги расположены въ хорошемъ порядкъ. Лучшія изъ нихъ суть драгоцънныя творенія Отцевъ Церкви. Во 3-мъ и 4-мъ этажахъ висятъ колокола, изъ коихъ 1-й имъетъ въ себъ въсу 1200 пудъ, 2-й 555 п., 3-й 355, 4-й 213, и 5-й 137 п.; во всъхъ колоколахъ и съ малыми въсу 2684 пута. Въ самомъ верху колокольни устроенъ часовой станокъ; часы быютъ всякую четверть, часъ и минуту.

При управлении обителію Саровскою Строителя Пахомія, 1785 года 21 Маія скончался здѣсь достопамятный великій мужъ казначей Іеросхимонахъ Іосифъ, твердый столпъ благочестія, служившій подпорою обители. Двадцать лѣтъ проходилъ онъ должность Ризничаго, а казначеемъ былъ 28 лѣтъ. Братія желали было его избрать на мѣсто престарѣлаго Строителя Старца Ефрема, которому уже три года помогалъ въ управленіи обителію, ибо онъ былъ мужъ воистинну чистаго, строгаго житія, ревнитель по Бозѣ и подвижникъ духовный; но по волѣ Божіей, онъ впалъ въ болѣзнь, которою страдалъ долгое время, и наконецъ отъ разслабленія желудка совершенно изнемогъ, и скончался.

При семъ же Строитель Пахомів находился въ братствь Іеромонахъ Матеей, мужъ совьта, сіявшій благочестіемъ и добродьтелями, достойный сотрудникъ Старца, Строителя Пахомія, которому помогаль въ управленіи обителію съ усердіемъ къ ней и съ благоговьніемъ къ Богу; житіе его было въ высшей степени подвижническое и преимущественно отличался онъ строгимъ постомъ. Скончался 1795 года.

Благоговъйный мужъ Пахомій, еще не бывши Строителемъ, благочестивою своею жизнію пріобръль себъ уваженіе не только отъ братіи, но и отъ своихъ Святителей; они имъли къ нему особенную довъренность и уваженіе и не оставляли его своими милостями, какъ видно изъ многихъ къ нему писемъ, которыхъ нъсколько здъсь прилагается. Преосвященный Іеронимъ пишетъ къ нему:

# Преподобный Отецъ Пахомій! Любезный о Христъ Господь Брате!

Письмо ваше получиль я. Радуюсь и благодарю Сохраняющаго пути ваша. Совътую при семъ пастырски и вамъ и любезному брату нашему отцу Казначею Іосифу и всей братіи, чтобы доброму Старцу Отцу Строителю Ефрему вспомоществовать въ его добрыхъ намъреніяхъ. Славна призръніемъ нищихъ святая обитель ваша здъсь, но славнъе еще будетъ въ животъ въчномъ. Блажу убо васъ за сіе, и молю Наградителя добродътели, да воздастъ вамъ въчными

благами. Сего пскренно желая пребуду, какъ и пребываю, съ непремѣннымъ усердіемъ

1юля 6 дня 1775 года. Івронимь Епископь Владимірскій.

Преподобный шій Отець Пахомій!

Любезный шій во Христь Господь брать!

Письмо ваше получено. Радуемся и мы съ вами, что старца праведнаго (Строителя Ефрема) и жива и объщевающаго еще жить нашли. Говорить онъ правду, что жить и умереть зависить отъ небесной власти; однако и молитва много можетъ. Примъръ тому Іезекійной жизни пять-надесять лътъ прибавленіе. Помолимся убо обще, да и ему приложатся оныя! Прочее желая вамъ всъмъ и долгоденственной и благоденственной жизни пребудемъ къ вамъ какъ и пребываемъ съ обычнымъ доброжелательствомъ

Генваря 30 дня 1776 года.

Івронимв Епископь Владимірскій.

Преподобныйшій Отець Строитель!

Съ любезною братіею спасайтеся!

Письмо ваше много насъ порадовало. Даруй Боже п впредь слышать таковое вашей обители благосостояніе! Праведнымъ Старцамъ Отцу Ефрему и Іосифу объявите грвшное наше благословеніе; намъ, по бользни имъ бывшей, столько письма ихъ милы, сколько по лютой зимъ пріятна первая ластовица, возвъщающая благорастворенную весну. Желаніемъ желаемъ слышать трудовъ вашихъ, въ строеніи дома Божія полагаемыхъ, окончанія; ибо мы питаемся надеждою видъть тогда всъхъ васъ не чрезъ перо и бумагу, но лицемъ къ лицу. Молимъ Господа Бога, да исполнитъ общее сіе наше желаніе, — и къ вамъ, какъ и ко всей любезной вашей и нашей братіи, съ искреннею любовію и доброжелательствомъ остаемся

Сентября 10 дня 1777 года. Іеронимь Епископь Владимірскій.

### Преподобный Отець Строитель!

Съ любезною братіею спасайтеся!

Письмо ваше чрезъ сына обители вашей, нынѣшняго Спасскаго Отца Игумена Аванасія получено. Сей сынъ, благословящій сосца воспитавщей его духовно матери и вашу къ себъ, какъ и всей братіи, любовь велегласно проповъдающій, кажется, что булетъ святой Церкви на созиданіе, обители его поколебавшейся подпора и живущимъ въ ней примѣръ достойный подражанія; — да отъ Саровской пустыни можетъ ли что худо быти? Сей спросъ съ радостію моєго сердца прилагая, молю хотящаго всѣмъ спасенія, да Его благословеніе благостынное почіетъ на немъ и на матери его воспитавшей, какъ и на васъ и любезной братіи вашей, доящей оную и украшающей ее своимъ Богу и людямъ любезнымъ согласіемъ. Съ симъ желаніємъ остаюсь и пребуду навсегда

> Іеронимь Епископь Владимірскій.

Праведному Старцу Отцу Ефрему, любезнъйшему брату, объявите мое благословение

Сентября 25 дня 1777 года.

Преподобивший Отецъ Строитель!

Съ любезною братіею спасайтеся!

Письмо ваше чрезъ Порутчика, вамъ извъстнаго, получено и все меня утъшило, что въ немъ писано. Богъ на помощь отпу Питириму. Что же пишите, акибы сырой дубъ не годится, то все сіе дълаетъ любовь ваша ко мнѣ, чтобы тѣмъ, пока дубъ завянетъ, отсрочить мое переселеніе. Правда, что не хочется и мнѣ, у васъ не побывавши. Если же Господь благоволитъ переселить, то увидимся въ небесномъ Его царствіи. Только жаль будетъ труда Отца Питирима, что онъ достанется не тому, на чей гной дъланъ. Я въ томъ не скупъ, — могу ссудиться и Отцу Ефрему. Ежели онъ переживетъ меня, объявите ему также Отцу Казначею и всей любезной братів наше искреннее доброжелательство и благословеніе

Октября 21 дня 1777 года. Іеронимь Епископь Владимірскій.



### Преподобныйшій Отеця Строитель!

Съ любезною братівю спасатися желаю!

Сего Сентября 12 дня, въ разсужденіи многихъ въ странствованіи моемъ хлопотъ и перемѣнъ воздуха, прівхаль я во Владимірь хотя и нездоровь тыомъ, но (исполнивъ свое многодневное о бытій у васъ желаніе ) радостенъ духомъ. Радость же сія во мнъ родилась не отъинуды, какъ отъ очевиднаго моего въ святой обители вашей благоустройства, подражанія достойнаго порядка и ръдкаго въ толь не маломъ собраніи, Богу и людямъ любезнаго согласія, безъ котораго и великая разрушаются, а съ нимъ и малая въ великая возрастаютъ. Доводъ сему ясной стоитъ предъ вами гора златая, восхищающая духи, услаждающая своимъ благольпіемъ чувства, и веселящая благочестивыхъ сердца, изъ ничего почти единодушіемъ вашимъ воздвигнутая святая Церковь; описывать все мене веселившее многаго требуется времени, да и слабость моего здравія не допущаеть, для того умолча, едино прошу отъ Господа, да, за любовь ко мнъ всебратственно оказанную, возлюбитъ Онъ васъ въчною своею любовію и восплатить вся безконечными благами. Божественная же Его благодать всегда да присъщаетъ кормило корабля вашего, управляющая въ тихое пристанище Своего небеснаго Царствія! Съ

спиъ моленіемъ остаюсь и съ особливымъ къ вамъ и любезной братіи доброжелательствомъ пребуду.

Івронимь Епископь Владимірскій

Сказать долженъ я, что порадовали мене много Санаксарская и Флорищева пустыня своимъ благоустройствомъ и душеспасительнымъ поведеніемъ, благословлю Бога, утверждающаго своя подвижники.

Сентября 20 дня 1778 года.

Преподобныйшій Отець Строитель!

Съ любезною братією спасайтеся!

Въ бытность мою въ любезнъйшей мнъ вашей обители много въ животъ моемъ прохладясь, получилъ я нынъ вашими трудами устроенный и по смерти смрадному моему трупу покой (\*). Сей вашей ко мнъ иствиной любви доводъ съ такою отъ мене принятъ чуветвительностію, какая свойственна только благодарному сердцу. Сей богатый даръ и вамъ и строителю онаго любезнъйшему Отцу Питириму, какъ и всей пособствовавшей въ томъ дълъ братіи да восплатитъ нерукотворенными обителями Господь Богь въчными на небесъхъ. умоляю Его благость, и къ

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Гробъ.

вамъ, какъ и всей любезнъйшей братіи съ обычнымъ моимъ доброжелательствомъ остаюсь и пребуду на-всегда.

Івронимв Епископв Владимірскій.

(Годъ, жесяць и число не означены. )

### Преподобнъйшій Отець Строитель!

Съ любезною братіею спасайтеся!

Письмо ваше получено, совътъ отъ меня благопринятъ, что память смертная полезна. А гробъ готовить необходимо нужно. Мнъ любезный братъ Питиримъ объщалъ прислать другой, который также
необходимо нуженъ, и до сихъ поръ объщанія своего
не исполняетъ. Побудите его. А если не исправится
тъмъ, то я съ тою корзиною скоро выпишу къ себъ
Его Высокопреподобіе, что ему будетъ стоить труда
извъстнаго. Какой на сіе отъ моего эконома сего
будетъ отвътъ, не медля мнъ репортовать. Остаюсь
къ вамъ и любезной братіи истиннымъ доброжелателемъ.

Марта 1 дня 1782 года.

Івронимь Епископь Владимірскій.

### Преподобивищій Отець Строитель!

Съ любезною братіею спасайтеся!

Сердечно жалью я, что потревожиль васъ пись-момъ. Мой совыть послужить впредь правиломъ. При

чемъ предписую вамъ: на такомъ будучи кораблѣ, страшными житейскими волнами обуреваемомъ, не выпускать изъ рукъ своихъ кормила, да и матрозовъ поувѣщай (\*), чтобъ всякъ держался своей веревки, чѣмъ корабль съ помощію Вышняго можетъ пристать въ невлаемое пристанище и снискать сокровище во вѣки неоскудѣемое. О семъ умоляю величество Божіе и къ вамъ съ любезной братіею пребываю искреннимъ доброжелателемъ

Февраля 4 дня 1783 года.

Іеронимв Епископь Владимірскій

#### Саровской пустыни

Честный шему Отцу строителю Іеромонаху Пахомію и всей о Христь братіи мирь и благословеніе.

Во время посъщенія Епархіи моея, будучи въ вашей пустынъ примътно было мнъ ваше къ Богу усердіе и наблюденіе заведенныхъ Іеросхимонахомъ Іоанномъ и утвержденныхъ Преосвященнъйшимъ Стетаномъ, Митрополитомъ Рязанскимъ, правилъ и пустынныхъ порядковъ, исполненіе коихъ, дабы навсегда продолжалось, требуется отъ васъ върное послушаніе къ Настоятелю и братіи по старшинству примъромъ

<sup>( &#</sup>x27; / Вашихъ помощниковъ Отца казначея и любезную братію.

своимъ руководствующей къ благочинному поведенію. Да будеть всегда, пастырски молю васъ, жертва ваша предъ Богомъ: духъ сокрушенъ, сердце сокрушенно и смиренно. Не наружностію опять одною, и не одними только обрядами, но усерднымъ заповъдей Христовыхъ исполнениемъ и благаго ига Его ношениемъ старайтеся привлечь на обитель вашу благословеніе Божіе. Будьте, по слову Божественнаго Павла, тверди, непоступни, избыточествующе въ дълъ Господни всегда, въдяще, яко трудъ вашъ не будетъ тощь предъ Господемъ. Таковыхъ дълателей смотрвніе Божіе благословляеть всяцьмь благословеніемь о Христь Інсусъ. Таковымъ образомъ въ скудъльныхъ сосудъхъ сокровище благодати своея представляетъ, премножество силы Божія будеть, а не отъ насъ. Мы сами нъсмы довольни помыслити что добро отъ себе: но довольство наше отъ Бога есть. Сіе пишу къ вамъ чрезъ Настоятеля вашего, препоручая купно и себя молитвамъ вашимъ, да служение ваше и мое, по словамъ Апостола, будетъ къ совершению Святыхъ въ дъло служенія, въ созиданіе тъла Христова, дондеже достигнемъ вси въ соединение въры и познание Сына Божія, въ мужа совершенна, въ меру возраста исполненія Христова. Впрочемъ благодать Господа нашего Іпсуса Христа со всеми вами да будетъ. Аминь.

Христолюбія вашего усердный Богомолецъ и благихъ жалатель смиренный

Октября 21 дня 1784 года. Викторь Епископь Владимірскій и Муромскій, Во время настоятельства Строителей Ефрема и Пахомія находились въ братствъ особенно доблестные, благочестивые трудники по духовной жизни, Геромонахи:

Питиримъ, въ мірѣ Петръ Ивановъ Дружининъ, родомъ изъ Курскихъ купцовъ, отличавшійся мудрою простотою нрава в усердіемъ въ послушаніяхъ, расположенностію и усердіемъ къ начальнику и братів, строгимъ храненіемъ совъсти по обътамъ монашескимъ, и своею ревностію къ славъ Божіей. Высокою подвижническою жизнію старецъ стяжалъ себъ признательность и уважение за неусыпное попечение о благоустройствъ обители; въ монашествъ подвизался не малое время. Его стараніемъ здёсь въ обители начата и окончена строеніемъ большая Соборная Успенія Пресвятыя Богородицы церковь; ибо онъ многихъ боголюбивыхъ людей къ нему усердствующихъ убъдилъ принести пожертвованія на созиданіе онаго, и отъ обители получилъ достойное наименование Ктитора святаго храма. Извъстно Саровскимъ Старцамъ, что ему видълось чудное нъкоторое знаменіе, какъ доказательство почивающаго на немъ благословенія и благоволенія Небеснаго: однажды онъ шель къ заутрени изъ своей келліи, и внезапно увидьль въ небъ сіяющій изъ облаковъ свътъ съ простертою, благословляющею десницею. Предъ кончиною своею онъ написалъ завъщаніе, въ которомъ можно видъть духъ истиню монашескій. Это завъщаніе слъдующаго содержанія:

«Преподобнъйшій и Пречестнъйшій Отецъ Строитель, мой премилосердый Государь Батюшко, и лю-



## TEPOMOHAXЪ <u>MMTMPMMS</u> Caporckoù hyctbinn,

Ктиторъ Соборной Успынской сей пустыпи Церкви

Chourasion br 1789 regu na 75 r. Emperocnia nonanecekoù menenn'u yeepdeener krasaba To mieù senanecekopeniù eeste bropamembas

безная Богомъ о Христь собранная Отцы и братія! Всеусердно Самимъ Богомъ прошу и молю не оставить моего убогаго прошенія. Когда Господь Богь благоволить быть предълу моея жизни, по исхоав души моея изъ бреннаго и гръщнаго моего тъла, прошу предать тъло мое гръшное обычному погребенію по церковному чиноположенію, я не оставить меня окаяннаго во святыхъ своихъ и благопріятныхъ къ Богу молитвахъ поминовеніемъ въ церковныхъ молитвахъ, въ божественной Литургіи въ приносимой безкровной жертвъ о оставлении гръховъ моихъ; и погребсти тъло мое гръшное Успенскаго собора на западной сторонъ, по лъвую сторону бывшаго Архангельскаго престольнаго столпа, подлв Ісромонаха Іоакима, по лъвую руку, всесмиренно прошу и молю васъ, моихъ любезныхъ Отцевъ и братій и искреннихъ благодътелей. Что же касается келліп моей, тамъ что бы ни было, все общее, казенное и монастырское, а собственнаго у меня ничего нътъ, и денегъ нисколько своихъ не имълъ, а когда что малое дъло и сыщется, то развъ чужія какія, положенныя отъ кого подъ охраненіе, или забвеніемъ какія у себя собственной ради пользы ничего я не держаль, развъ для общей пользы всебратственной. Въ томъ меня окаяннаго простите и разръшите во всемъ, всесмиренно прошу и молю у всъхъ Отцевъ и братієвъ. А къ погребенію одежды всв готовы и положены въ холодномъ чуланъ подъ лавкою въ ящикв, издавна заготовленныя. Въ 1763 году, Марта 6 числа, благоволеніемъ Божінмъ, по милости Преосвяшеннъйшаго Митрополита Димитрія Великоновогородскаго и Велико-Луцкаго, Святъйшаго Сунода члена постриженъ въ Москвъ на Рязанскомъ подворьъ, въ крестовой церкви въ рясофоръ, а въ мантію-того же года и мъсяца Марта 20 числа въ Саровской пустыни, бывшимъ на объщании Игуменомъ Отцемъ Варлаамомъ; а Отецъ Строитель Ефремъ былъ отъ Евангелія воспріемнымъ Отцемъ и духовнымъ, и правителемъ жизни моея и наставникомъ. Рождение мое: быль я города Курска изъ купечества, родился въ 1727 гоу Іюнія 20-го. Изъ города Курска вышелъ для духовной жизни 1759 года Декабря 8 числа, 32-хъ льть отъ рожденія моего: супружества, благодатію Божіею, не имъль; въ Іеромонашество, благодатію Божіею, неволею принужденъ и посвященъ во Владиміръ, въ Архіерейскомъ домъ, въ церкви Рождества Пресвятыя Богородицы, Преосвященнымъ Павломъ, Епископомъ Владимірскимъ и Муромскимъ 1764 года Сентября 19 числа. И по сей день изъ своего объщаннаго монастыря — Саровской пустыни ни въ какіе монастыри неисходенъ былъ. Аще и гръшный, съ помощію Божією, по силь моей терпыль вся находящія бъды и напасти и прилоги вражія, и по силь моей трудился, и Самимъ Богомъ покрываемъ и благодатію Его укръпленъ. И тако проводиль дни своя въ лъности и небреженіи окаянный. И прошу и молю васъ, моихъ Государей, Отцевъ и братій, чтобы за меня гръшнаго и окаяннаго помолиться и не оставлять во святыхъ своихъ молитвахъ. И аще кого чимъ оскорбилъ, или соблазнилъ, яко человъкъ,

всесмиренно прошу прощенія, и всёхъ моихъ къ вамъдосадъ, обидъ и оскорбленій не помнить, и всѣ мои вины и недостатки загладить своимъ милосердіемъ н непамитозлобіемъ. Аминь. 1784 года Апрыя 21 дня. А о комъ я васъ, моего премилосердаго Государя, Отца Строителя и Отца Казначея усердно прошу, не оставьте моей просьбы, чтобы по смерти моей быль опредъленъ жить (въ келліи моей) любезный братъ о Господъ и сынъ духовный Іеромонахъ Іоакимъ (\*); и не подумайте, чтобы я по какой страсти о семъ просиль, понеже я отъ отца своего приняль, и ему желаю. И что изъ книгъ Отца Ефрема было при моей жизни неисходны, чтобы и у него не отбирать: въдаю его совъсть, что оный Іоакимъ монастырскаго ничего не пожелаетъ и не потеряетъ, и по страсти никому ничего безъ благословенія Настоятельскаго не отдастъ. Всеусердно прошу, не презрите моего желанія Ей! не по страсти какой, но отъ усердія и любви моей въ нему, за добрую его душу и чистую совъсть. А гробъ мив сдвланъ еще при жизни моей 1784 году Маія 15 дня. Молитвы объ положены: какую читать Господь Богъ вложить въ разумъ Настоятелю, и прошу вложить мнъ окаянному въ руцъ по чину церковному. Отъ всъхъ прошу прощенія, елико въ жизни моей чёмъ кого оскорбилъ или прогневалъ, или зломъ за зло воздавалъ, или неподобное мыслилъ, -- Самимъ Богомъ прошу и молю чтобы я отъ всъхъ былъ про-

<sup>(\*)</sup> Сей Іоакимъ изъ Курскихъ вупцовъ.

щенъ и разръшенъ, и азъ гръшный всъхъ прощаю и разръшаю отъ всъхъ гръховъ, ихъ ко мнъ, нынъ и присно, и во въки въковъ аминь. Великую молитву я гръшный любилъ читать при правилъ готовившись къ служенію неръдко. А письменныя дъла, или чужія отъ кого были ко мнъ письма писаны, не по страсти получалъ, оставшія мои старыя мірскія и монастырскія, прошу, ничего въ пихъ не ища сожечь въпеши.»

Сей добродътельный мужъ окончилъ попряще земной жизни въ 1789 году, на 75-мъ отъ рожденія своего, при Строитель Пахоміъ.

2. Іоакимъ, изъ курскихъ купцовъ, въ монашескую жизнь поступиль съ юныхъ леть единственно по любви къ Вогу, чтобы служить Ему въ трудахъ иноческихъ въ пустынной обители безмятежно. По принятіп монашескаго образа, онъ проходиль подвиги духовные съ неизмънною твердостію. Какъ къ церковнымъ службамъ, такъ и на общихъ послушаніяхъ онъ всегда предваряль другихъ. Долгое время быль уставщикомъ при церковныхъ службахъ и книгохранителемъ при библіотекъ, яко мужъ, одаренный высотою разума, благочестіемъ и встми монашескими добродътелями постоянно служившій примъромъ для прочихъ. Нравъ онъ имълъ весьма кроткій и молчаливый: по вдохновенной мудрости и по начитанности Сьященнаго Писанія и книгъ Святыхъ Отецъ, онъ былъ духовною утъхою для братіи; особенно для новоначальныхъ, требующихъ подкръпленія и назиданія, быль утфинтельный собеседникь и искусный наставникъ. При глубоко впимательной своей жизни имълъ даръ умиленія: когда во время служенія Геродіаконъ провозглашалъ ектеніи и пъли на клиросъ : Господи помилуй; то неръдко видъли изъ очей его исходящія и проливаемыя по ланитамъ его слезы. Нъкогда былъ случай, о которомъ уже упомянуто было выше, что начальство Духовное, намфреваясь отправить въ Русскія владънія, находящіяся въ Съверной Америкъ миссію, требовало Отца Іоакима, по извъстности о немъ, для избранія его во Епископа въ ту страну съ тою цѣлію, чтобы не проповедію только, но и образомъ благочестивой жизни обращать дикихъ туземцевъ изъ язычества въ православную въру. Іоакимъ изъ смиренія, считая себя недостойнымъ таковаго сана, притворилъ себъ юродство и тъмъ отвлонился отъ призыванія. Наконецъ приближаясь къ исходу изъ сей жизни, исполненный долготою маститыхъ дней, Отецъ Іоакимъ съ Христіанскимъ напутствіемъ преставился мирно въ 1802 году, имъвъ отъ рожденія около 70-ти JATA.

### Alle.

### CTPORTERS IEPOMOHAX'S RCAIR.

Осмый Строитель Саровской пустыни Геромонахъ Исаія — достойный преемникъ Старца благоговъйнаго Пахомія; родомъ изъ города Суздаля, купеческаго сословія, изъ фамиліи Зубковыхъ. На 22-мъ году отъ рожденія своего оставивши міръ, въ началь поступиъ въ Кіевопечерскую Лавру, гдъ трудился въ послушаніяхъ 7 лътъ. Въ 1770 году возвращался онъ по своимъ надобностямъ на родину свою—въ Суздаль, и узнавъ о состояніи сей обители Саровской, что и мъсто оной уединенно и ко спасенію души удобно, что въ ней находится много великихъ старцевъ опытной и воздержной жизни, благочестіемъ и страхомъ Божіимъ украшенныхъ, увъдавъ, что въ отдаленіи отъ обители — въ лъсу живутъ еще уединенно и нъсколько отшельниковъ въ малыхъ хижинахъ, Исаія разгорълся



# Строитель Іеромонахъ МСАІА

Саровской пустыни,

Choura use by 1801 rody Dehatofer 4 due na 130 oc

духомъ, вступилъ въ Саровскую пустынь послушникомъ, постриженъ въ монашество въ сей пустынъ въ 1772 году, апръля 27 дня рукоположенъ въ Геродіакона въ томъ же году, въ Геромонаха въ 1777 году іюля 6, избранъ по общему согласію братій въ казначея въ 1785 году, а въ строителя въ 1794 году: всего жилъ въ Саровъ 37 лътъ. Исаія усердно ревноваль къ пользамъ душеспасительной иноческой жизни и не преставалъ поощрять ввъренную ему духовную паству-честную. братію обители-къ подвигачь иноческимъ, и тъмъ самымъ пріобръль и постепенно увеличиваль довъренность къ себъ и расположение отъ братства. Онъ самымъ дъломъ исполнялъ принятыя имъ объты монашескаго . житія и вибств быль попечительнымъ, мудрымъ и добрымъ Пастыремъ словесного стада. Его преимущественно отличали: страхъ Божій, смиреніе, кротость, терптніе, незлобіе, нащелюбіе и братолюбіе въ дух в истинно Евангельскомъ. Прославляя Господа своею жизнію, онъ пріобръль себъ привязанность не только братів, почитавшей его и за его благочестивую жизнь и за его наставленія, -- но и многихъ стороннихъ. Слава о его добродътеляхъ скоро достигла отдаленнъйшихъ мъстъ и привлекла къ нему для купножительства немалое число другихъ благоговъйнныхъ иноковъ и мірскихъ людей, ищущихъ своего спасенія. Самъ угождая Богу постомъ и молитвою со слезами, многократно онъ дълалъ монашествующей подъ его руководствомъ братіи следующія достопримъчательныя духовныя назиданія, проникнутыя мудрою опытностію и согратыя духомъ отеческой любви: 1.) Основаніе и утвержденіе встыть добродътелямъ — еже съдъти иноку хотящему спастися въ келліи своей; 2.) им ти непрестанную молитву; 3.) воздерживати чрево свое отъ брашенъ и 4.) языкъ свой отъ многоръчія. Небрегій же кто о сихъ четырехъ добродътеляхъ, да въсть таковый, яко не токмо встить добродътелямъ основание раскапываетъ; но источникъ страстей и пучину смущенія въ себъ вселяетъ. Келлія бо иноку, яко гробъ мертвому; мертвый бо во гробъ никогдаже движется, а инокъ, съдай въ келліп своей никогдаже сограшаеть. Понеже бо одинь въ келліи своей съдить кром в всего міра, и яже въ мірѣ бываемыхъ не слышитъ, не видитъ, ни глаголетъ; токмо Богъ съ нимъ и добрая дъла. Молчаливый бо человъкъ и бъсомъ страшенъ есть, понеже не въдаютъ бъсове у совершенныхъ сердечныя тайны, аще устнами молчатъ: любяй же многословіе не убъжитъ гръха. Сего ради, о братіе, да не лънимся; не отлагайте добрыя дъла, часъ за часъ, и день за день, и недълю за недълю, и мъсяцъ отъ мъсяца, и время время, и годъ за годъ. Ожидайте всегда гласъ трубный; доколь еще житіе выка сего не прейде и душевное разлучение отъ тъла не постигло, будемъ спъшить нелвностно, и купимъ себь подвигомъ и добродътелями царство небесное, и радость безконечную, и покой непрестающій, и съ Богомъ и со Ангелы и со всеми Святыми вкупт пребываніе, и сладкое пъніе, и славословіе непремолчное. По истиннъ, что человъкъ на семъ свъть трудами купитъ, то и въ будущемъ наца покоемъ обрящетъ, якоже земле-

дълецъ, какой хлюбъ въ землю съетъ, той и жать будетъ. Что всуе погубляемъ время свое спасительное, данное намъ для спасенія; весь въкъ живота своего тълу своему угождаемъ? Что отъ плоти добраго получимъ? Тогда ли начнемъ о спасеніи своемъ подвизатися и творити добродетели Христовы, когда смертная кончина постигнеть насъ неготовыхъ? Теперь пока время есть, не облѣнимся дѣлати добродътели. Житіе наше временное, яко вода скоро течетъ; дніе льтъ нашихъ, яко дымъ въ воздухь, изчезають; въкъ человъческій якоже облако подъемлется отъ лица земли. Тогда ли мы начнемъ трудиться исправлять доброд тели Отеческія, когда пріндеть конецъ живота нашего и смертное посъчение? Что сотворимъ тогда окаянные грішники; какого о себів ходатая имъть будемъ? Трудитеся, молитеся, подвизайтеся непрестанно, на всякъ часъ прежде смертнаго посъченія и прежде душевнаго разлученія оть тъла, и прежде во адъ сведенія, въ горькія муки. Тогда уже не помогутъ ни отецъ, ни мать, ни чада, ни слезы покаянія; тогда уже ни добродътели содъваются, ни покаяніе бываеть, ни гръхомъ прощенія; тогда ни Богъ, ни Ангелы умоляются, аще не умремъ гръху, не оживемъ душею для жизни блаженной.»

Строитель Исаія, заботясь о насажденій добродѣтелей въ душевныхъ храминахъ братій и собственнымъ примѣромъ и отеческими вразумленіями, прилагалъ усердное попеченіе и о приведеній пустыни въ большее благоустройство и во внѣшнемъ отношеніи. Онъ усердно заботился, чтобы и церковныя священнослуженія были совершаемы, какъ и прежде него, ск кроткимъ благоговѣніемъ, и чтобы всѣ принятыя правила пустынножительства были строго, въточности исполняемы. Смиренный и благоговѣйный старецъ Исаія за свою добродѣтельную, подвижническую жизнь былъ почитаемъ Іерархомъ, который славился въ свое время, какъ особеннымъ даромъ учительства такъ и добродѣтельною жизнію, Никифоромъ Архіепископомъ Астраханскимъ. Онъ за соблюденіе строгихъ правилъ монашескихъ уважалъ Саровскую обитель, и съ Настоятелемъ оной имѣлъ переписку, изъ коей здѣсь прилагается одно письмо.

Преподобный Отецз Строитель Исаia!

Любызаю васк лобзаніемь святымь.

Начертаніе ваше, подтверждающее, что вы воспоминаете меня, радости исполнило мое сердце. Чтожъ касается до вашей просьбы, вотъ мой отвътъ. Святые Отцы, т. е. Василій Великій, Преподобный Нилъ постникъ, Ефремъ Сиринъ, Авва Дорофей, Исаакъ Сиринъ, Іоаннъ Лъствичникъ, Макарій Египетскій, Өеодоръ Студитъ, толикое и таковое для монашествующихъ написали наставленіе, что нынъ кто хощетъ увъщевать монаховъ, то долженъ вли самое то переписать, что они прежде писали, или совсъмъ молчать, страха ради дабы не согръщитъ проповъдая чуждая и небогоугодная. Прибавить къ симъ Отцамъ и Филокалію (Добротолюбіе), кою однакожь съ великимъ умомъ и разсужденіемъ должно читать. Поелику убо не сомнѣваюсь, что книги упомянутыхъ творцевъ въ знаменитомъ вашемъ монастырѣ есть, и часто прочитываются, то части выписывать изъ нихъ, и послать къ вамъ, есть дѣло праздное. Впрочемъ весьма похваляю святую вашу ревность и отъ сердца желаю, дабы какъ вы, такъ и прочая братія ваша и послушники пользовались отъ чтенія вышесказанныхъ сочиненій Святыхъ нашихъ Отцевъ и возвысилися бы въ совершенство монашескаго житія. Испрашивая же на васъ и обитель вашу благословеніе Божіе

Сентября 28 дня 1798 года. Москва. . Вашего Преподобія вседоброжелательный богомольця Архіспископь Никифорь.

Кромѣ многихъ личныхъ добродѣтелей, и кромѣ всеобщаго попеченія о братіи своей Отецъ Строитель Исаія былъ сострадателенъ къ нищимъ и убогимъ. Онъ рачительно соблюдалъ древнее въ Саровѣ обыкновеніе, чтобы на нихъ были употребляемы избытки монастырскихъ доходовъ. Издревле въ сей обители заведено было 1-го числа Октября, въ праздникъ Покрова Пресвятыя Богородицы, раздавать нищимъ илатье, къ сему дню заготовляема была одежда: полушубки, кафтаны, сапоги и рукавицы. Оттого къ сему дню бѣдныхъ приходило множество. По окончаніи Литургіи ихъ собпрали въ ограду на гостинюй дворъ и смотря по нуждамъ человѣка надѣляли платьемъ. Это благочестивое обыкновеніе соблюдается и донынѣ; только не въ каждый годъ раздають одежду,

а вногда деньги, потому что не всегда удобно приго-товить въ пустынномъ мъстъ большой запасъ одежды.

Строитель Исаія сдвлавшись больнь, частію отъ преклонности льть, а болье отъ трудовь, подъятыхъ для спасенія души своей и на пользу обители, просиль у Епархіальнаго Епископа увольненія отъ многотрудной Настоятельской должности, и, по прошенію, быль уволень. На свое же мьсто, голосомъ всей братіи, въ Строители онь избраль сей пустыни Казначея Геромонаха Нифонта. Поживъ одинь годъ въ бользни, доблестный Исаія опочиль сномъ праведныхъ, переселился о Господъ въ въчный покой, оставивъ по себъ благую память; онъ скончался 1807 года Декабря 4 дня на 67 году отъ рожденія своего.

При немъ достроена 1799 года, колокольня, построенъ за монастыремъ каменный корпусъ въ два этажа, въ нижнемъ кузница, а въ верхнемъ жилыя кельи для рабочихъ людей.

1800 года накладенъ второй этажъ на зданіи братскихъ келлій, которое находится на восточной сторонъ монастыря.

1802 года построены на передней сторон в отъ запада по угламъ двъ башни въ три этажа и покрыты
куполами; въ нихъ отдълано нъсколько келлій для
просфорни и кладовыя палатки. Того жъ года накладенъ надъ больничными келліями и сънями полуэтажъ для помъщенія больничной братіи.



### Игуменъ

## athorized the statement of the statement

Саровской пустыни,

Chenrasen bo 1842 viey 82 Mapma na 16 rody.

To amanie Hoshin Dickarps 22 2. 1849 a. Hencops, C. Lepanon Copins

### IX.

### BLAMEHP HEPOHLP.

Девятый Настоятель Саровской пустыни Игуменъ Нифонтъ родомъ города Темникова, изъ мъщанъ. Въ отроческихъ еще возрастъ возъимълъ онъ желаніе посвятить себя на жительство въ братство Саровской пустыни, куда убъдительно и просился; но за несовершеннольтіемъ не принять быль, по правиламъ обители, возбраняющимъ принимать въ монастырь отроковъ, почему невольно оставался въ мірской жизни до возмужалости. По достижении же двадесятилътняго возраста, онъ оставилъ міръ, пришолъ въ Саровскую пустынь 1787 года при Строитель Пахомів в принять въ братство. На первомъ шагу оказалъ знаки совершенной преданности воль отца Настоятеля съ оставлениемъ или отвержениемъ воли собственной; - что ни было при немъ пріобрътеннаго

въ міръ, положилъ все при ногахъ Строителя Пахомія, отдавая усердно съ тъмъ вмъстъ и себя въ послушаніе ему. Это удивило Старца Строителя, и онъ всегда имъль, после того, въ особенномъ внимания сего послушника. По облеченій въ монастырское одъяніе Василій (такъ онъ назывался въ міръ) возлагаемыя на него послушанія монастырскія—въ келарив и въ церкви клиросное проходилъ съ особеннымъ раченіемъ, съ тихостію и смиреніемъ. По усмотрѣнію Настоятеля со старшею братію, въ уваженіе таковой постоянно трудолюбивой и внимательной жизни Василій постриженъ въ монашество 1792 года Іюня 19 дня съ переименованіемъ Нифонта, вскоръ потомъ 1793 года посвященъ въ Геродіакона, а въ 1796-мъ въ Іеромонаха и быль определень общимь духовникомъ братіи, каковую должность и исправляль съ пользою для братій, принося духовнымъ чадамъ обильное нази 🕈 даніе душевное. При должности духовника отправляль онъ по сану Іеромонаха и чреды священнослуженія. 1805 года опредъленъ въ Казначея. 1806 года по общебратственному Строителя Исаіи выбору утвержденъ Епархіальнымъ начальствомъ въ Строителя. Въ 1818 году Марта 12 дня произведенъ во Игумена сей же обители. 1832 года награжденъ Кабинетнымъ золотымъ, наперснымъ крестомъ. 1834 г. опредъленъ благочиннымъ надъ двумя монастырями. Государемъ Императоромъ по удостоенію Святьйшаго правительствующаго Сунода за полезное Церкви служеніе всемилостивъйше пожалованъ золотымъ наперснымъ крестомъ, украшеннымъ драгопенными камнями.

Управляя обителію Игуменъ Нифонтъ имвлъ неусыпное стараніе поддерживать правила монашескія, преданныя Первоначальникомъ; у него было особенное усердіе къ церковнымъ службамъ, такъ что при всвхъ занятіяхъ по должности начальника въ дълахъ внъшнихъ ни одна Божія служба безъ его присутствія не отправлялась. Усердіе его въ богослуженію служило примъромъ для всъхъ въ обители. Усугубляя ревность и усердіе къ Господу Богу и къ святой Его церкви, онъ прилагалъ труды въ трудамъ; стараясь по примъру древнихъ Св. Отцевъ всевозможно превозмогать усталось, онъ не смотря на старось свою и на слабость тълесныхъ силъ, всегда на всъхъ церковныхъ службахъ былъ первый и последній, приходя въ началъ и выслушивая ихъ до конца, съ пламенною любовію къ славословію Пресвятаго имени Господня. Нифонтъ Игуменъ строго наблюдалъ и всегда требоваль за поздней и ранней Литургіей отъ каждаго служащаго череднаго Геромонаха, чтобы, когда начнется проскомидія, не спъшиль начинать ожидалъ пока не прочтутся всф тетрадки поминальныя. Когда же будуть дочитывать поминанья, тогда подходить въ чередному Теромонаху пономарь и проситъ благословенія начинать читать часы предъ Литургіею. На проскомидіи сходятся нъсколько человъкъ братіи ежедневно и прочитываютъ всв поминанья о здравіи и о упокоеній душъ ктиторовъ и благотворителей Святой обители. Проскомидія продолжается часъ. Во всв положенные Святою Церковію дни поминовенія, по окончанія утрени и вечерни всякой

разъ бываетъ по усопшимъ литія въ притворѣ; клироснымъ раздаются тетрадки и тихо поминаютъ имена душъ, въ нихъ вписанныхъ; также каждую суботу совершается панихида о братіяхъ преставлышихся и о благотворителяхъ обители и вообще о всѣхъ тѣхъ, коихъ имена внесены въ запись для вѣчнаго поминовенія. Такимъ образомъ завѣтъ усопшихъ молиться о нихъ исполняется всегда неупустительно (\*). Старецъ Нифонтъ вмѣнялъ себѣ въ священную обязанность наблюдать страннолюбіе. Въ тридцати-пяти-

<sup>(\*)</sup> Въ Саровской обители соблюдается такое положение: на въчное поминовеніе о здравін и по усопшимъ вписываются имена-на повднюю и двъ раннія литургіи со внесеніемъ въ пользу обители 60 руб. сер. съ каждаго имени; на одну объдню 30 руб. сер., на проскомидію 9 руб. сереб. Каждое имя на встать службахъ поминается одиннадцать разъ въ сутки, - на каждой объдни по три рава: на проскомидін, на сугубой ектеніи и по вязмвонной молитвъ. Посль сей молитвы ставится посреди церкви столикъ съ кутіею, и бываеть литія во всв дни, кром в получлень, воскресных в праздничныхъ дней; также бываетъ дитія по окончаніи утрени и вечерни. Въ обители установлено и повременное поминовение усопшихъ: это для бъдныхъ великое благодъявіе. Одинъ инокъ сидитъ у вороть и записываеть имена по желанію, большею частію, простаго народа, на всегдашнее поминовение въ книгу, а на однократное или на въсколько дней — по малымъ записочкамъ. Положено за единовременное или не многократное поминовеніе одного имени на проскомидіи взимать самое малое приношеніе въ пользу обители. Особенно, когда большое стечение народа бываеть къ правдникамъ по усердію и въръ, всякому желательно помянуть въ обители своихъ родителей или родственниковъ. Пеимущіе просять объ однократномъ поминовеній своихъ знаемыхъ и присныхъ; иные ваписывають повопреставльшагося на 6-ть недель. Для бедныхъ установленъ веч-

льтиее управление его обитель Саровская какъ по церкви много пріобръла украшенія, такъ и по строенію монастырскому нужныхъ зданій единственно попечительностію сего Старца, усердіемъ его и многою любовію къ дому Божію. Истинные сыны обители всегда находвли въ немъ отца и благодътеля; а отъ иныхъ, кои не слушали его пастырскаго гласа, много претерпълъ онъ и искушеній.

Между темъ Нифонтъ достигъ глубокой старости. никогда не измънивъ своего иноческаго правила и отвергшись однажды міра, о мірскомъ и суетномъ уже болве не заботился; твсный и прискорбный путь предпочелъ пространному, возлюбилъ нищету и былъ образдемъ трудолюбія, смиренія и особенно нестяжательности и цъломудрія. О высокомъ достоинствъ двухъ последнихъ добродетелей старецъ любилъ часто бесъдовать съ братіею. Онъ изнуряль плоть свою тяжкими подвигами, и слабое отъ природы его здоровье, разстроенное безпрестанными трудами и борьбой съ обстоятельствами, какъ лампада, угасала, и силы жизни его со дня на день истощались. Простота соединенная съ духовною мудростію и достоподражательною жизнію вселяла къ нему невольное уваженіе; онъ быль радушень и привътливь въ обращеніи и, при совершенной нестяжательности, милостивъ и



ный сиподикъ (со взиманіемъ 30 коп сер сь имени), и для чтенія сего синодика приставленъ особый монахъ, который за каждою службою продолжаетъ чтеніе, и дочатавши до конца, начинаєть свова.

сострадателенъ къ бѣднымъ; словомъ: никого изъ посѣтителей обители не отпускалъ безъ того, чтобы не поселить въ серпѣ его памяти о добромъ ея настоятель. Какъ любитель безмолвной, пустынной жизни, — для большаго успѣха въ подвигахъ духовныхъ, онъ наблюдалъ стргій постъ, и молитва была постояннымъ его упражненіемъ. За духовное его подвижничество особенно любилъ и уважалъ его Настоятель Новгородскаго первокласснаго Юрьева монастыря Архимандритъ Фотій, который не однократно писалъ къ нему назидательныя и братскія письма. Съ одного изъ сихъ писемъ списокъ здѣсь прилагается:

- « Благослови мя, Отче Святый, прости и помолися о мнъ гръшнемъ съ братіею. Прошу отъ всей твоей преподобной братіи благословенія и молитвъ. Азъ же убогій чернецъ любовь о Христъ вашу помню и содержу въ сердцъ моемъ.»
- « Все ученіе есть суета, все знаніе есть мечта и скорбь для души, аще нътъ благочестія: едино изъвсего то позналъ, что нътъ совершеннъе, выше на сей землъ житія иноческаго и дъвственнаго, и что обители или монастыри суть мъсто Божіе.....
- «Еще скажу, что Святыхъ отеческихъ книгъ и житій Святыхъ нётъ сладчае и питательнее для душъ нашихъ, и для иноческаго житія.
- « Говоритъ Святый Исаакъ Сиринъ, что царствіе Божіе отъ ученія никто не можетъ познать, но отъ благодати искусомъ можетъ познатися и отъ житія.»

Горе намъ будетъ ученымъ невъжамъ: ученіе о Христъ и житіе святое, вотъ сокровище некрадомое! Но увы! какъ въ началь, такъ и нынь лучше Себв во мрежу ловитъ неводомъ Евангельскимъ Господь рыбарей и простцовъ, нежели насъ кысокоумныхъ. Знаю я. Отче, ничтожность нашу ученую; за то завидовать въ учености не хощу. Я отъ начала иночества всегда любовь и совътъ имълъ со старцами — иноками. и досель тоже продолжаю. Старцы меня искусству научатъ: а искусство въ житіи наче всего. Спасися. Отче, радуйся, Христосъ посредъ насъ есть и будетъ во въкъ. А\*\*\*.»

О Христъ Іисусъ твой братъ и другъ и сотрудникъ убогій чернецъ Фотій.

Старецъ Нифонтъ неръдко, особенно предъ Св. четыредесятницею, дълаль наставленія всей братіи при трапезъ, къ душевному терпънію всякихъ скорбей; возбуждаль ревность къ великому пощенію; поучаль, какъ должно жить въ монастыръ, какъ отсъкать свою волю, какъ проходить тъсный путь прискорбнаго иноческаго житія. А иногда въ своей келліи духомъ кротости или съ приличными упреками обличалъ кого либо изъ братіи, сообразуясь съ обстоятельствами и нравами каждаго изъ подчиненныхъ; всъми способами старался возбудить ревность къ прохожденію иноческаго житія; убъждаль благодушно терпъть всъ находящія скорби, совітоваль иміть каждому духовнаго наставника и подвизаться строгимъ постомъ; но на какъ не возвращаться всиять. Онъ говариваль: «если человъкъ, не дълая въ жизни своей добрыхъ дълъ, надъется спастися потому только, что не имълъ тяжкихъ гръховъ, обманывается таковый; ибо кто не заботися о пріобрътеніи благъ временныхъ, тотъ посправедливости ничего не получаетъ.»

Любя Саровскую обитель Тамбовскіе Преосвященные почитали для себя утішеніем посіщать ее. Но по дальнему разстоянію пустыни отъ Тамбова, Архипастыри не чаще какъ чрезъ годъ, на храмовый престольный праздникъ Успенія Пресвятыя Богородицы (\*), посіщали обитель, гдт назилали Пастырскими своими бесідами Настоятеля и братію, участвовали въ общихъ съ ними молитвахъ и утішались ихъ добродътельною, подвижническою жизнію въ безмолвномъ уединеніи.

Маститый Старецъ Игуменъ Нифонтъ, исполнь дней, будучи удручаемъ старостію и бользнями, чувствуя скорое свое переселеніе въ въчность, по временамъ призываль еще то тъхъ то другихъ изъ братій и отечески поучаль ихъ, отъ Божественнаго Писанія, ревновать въ подвижничествъ, убъждаль блюсти чистоту тълесную, имъть братолюбіе, украшаться смиреніемъ, подвизаться въ пость и молитвъ. Подъ конецъ жизни, при его слабости постояннымъ для него занятіемъ была молитва, молитвою онъ и освящалъ и укръпляль себя, выражая свою готовность съ благодерзновеннымъ упованіемъ во всякое время срътить Іисуса Христа, грядущаго со славою. Съ молитвою



<sup>(\*)</sup> Празднованіе 15-го Августа совершается свътло и радостно съ особеннымъ торжествомъ и благольпіемъ. Бываетъ тогла вокругь монастыря крестный ходъ съ образами и хоругвями, при многочисленномъ стеченіи народа.

онъ и скончался 8 Марта 1842 года на 76 году отъ рожденія своего. Послѣднее прощаніе съ усопшимъ Игуменомъ — истиннымъ отцемъ для братіи, было запечатлѣно горькимъ плачемъ иноковъ и всѣхъ присутствовавшихъ при погребеніи. Тъло его погребено у церкви Успенія Пресвятыя Богородицы на западной сторонъ, близъ гроба Строителя Ефрема, каковое мѣсто самъ назначилъ онъ себъ. Въ обители всего пребывалъ 56 лѣтъ.

Обитель Саровская и прежде была въ цвътущемъ состояніи, но попечительностію Игумена Ипфонта она стяжавала новыя улучшенія. По внутреннему порядку и строгости жительствующихъ въ ней она справедливо можетъ почесться однимъ изъ надежнъйшихъ духовныхъ пристанищь для ищущихъ спасенія отъ бурь житейскихъ; она никогда не оскудъвала примърами смиренія и трудолюбія и всегда была врачебницею для недуговъ душевныхъ. Но и по внъшнему своему виду, во дни Игумена Нифонта, пріобръла нъкоторыя новыя украшенія.

Многія знаменитыя особы всегда питали отличное уваженіе къ сей обители, изъявляя свое усердіе различными благотвореніями (°). Въ управленіе Игумена

<sup>(\*)</sup> Напр. Высокопреосвященный Екзархы Грувіи Митрополить Іона. При его содыйствіи, украшень Успенскій Соборь стыннымы расписаніемы вы 1831 году: на начатіе онаго изы Тифлиса имы было прислано вы одины разы десять тысячы рублей. Митрополить Іона и тогда еще дылаль частыя небольшія разныя пособія обители, когда быль на Епархіи вы Тамбовы, и когда

Нифонта храмы обители украсились еще большимъ благольпіемъ, и монастырь Саровскій облекся въ ту пріятную, привлекательную наружность, которою красуется онъ и нынь. И такимъ образомъ обитель сія, пріосыняемая свыше благодатію божіе о, подъ кровомъ чудотворнаго Образа Божіей Матери — Живоноснаго Ея Источника, покровительствуемая щедротами и благостынями Всероссійскихъ Монарховъ, все болье и болье увеличивается, украшается и процвътаетъ.

Съ 1806 по 1839 годъ во все время настоятельства игумена Нифонта его попечениемъ и щедротами разныхъ благотворителей въ Саровской обители устроены слъдующія каменныя зданія:

- 1. 1806 года къ теплой церкви Живоноснаго Источника пристроена каменная паперть съ колоннами и фронтономъ, и внутри сей церкви устроенъ вновь иконостасъ; 1806 года Декабря 5 дня, сія церковь вновь освящена. Въ намять освященія отправляется сего числа каждогодно всенощное бдѣніе.
- 2. 1807 года начаты и въ 1814 году окончены, братскія келліи съ Съверной стороны, простирающіяся отъ больничной церкви до съверо-восточной башия. На-

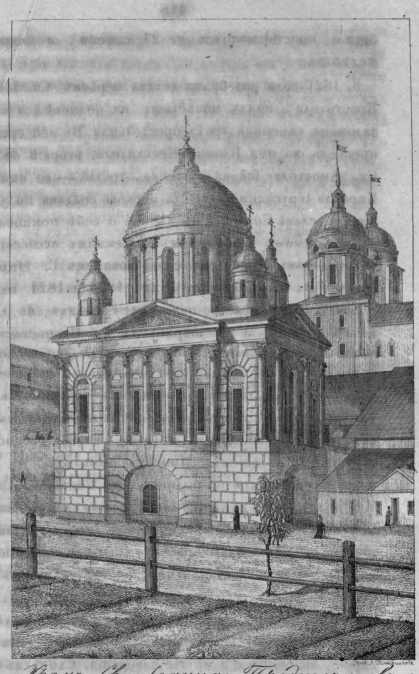
Саровская обитель состояла подъ его Архипастырскимъ въдъніемъ Усердіе свое къ обители оказывалъ разными приношеніями и Моствовскій купецъ Горбуновъ, которымь пожертвованъ волоколъ въ 200 пудовъ. Горбуновъ скончался въ обители въ постриженіи монашескомъ, жизнь проводилъ въ благочестіи, уединенную. Памятною также осталась жертва одного наъ Нижегородскихъ дворянъ Соловцова скончавшагося въ обители инокомъ: имъ пожертвованъ въ 500 пудовъ колоколъ.

чинаясь отъ первый, простирается на 12 сажень здание вътри этажа, а потомъ до съверо восточной башни въ одинъ этажъ; все оно покрыто, желъзомъ.

- 3. 1809 года, щедротами благотворительныхълицъ, устроена серебряная, позлащенная риза на храмовый образъ божіей Магери Живоноснаго Ея Источника; изображеніе Богоматери, равно какъ и купель Живоноснаго Источника вышиты жемчугомъ.
- 4. 1812 года выведено отъ пещернаго входа каменное строеніе, внутри коего сдълана деревянная лѣстница для схода къ церквамъ Іоанна Предтечи, что на родникѣ, и къ пещерной. Сходъ въ пещеры отъ воротъ монастырскихъ сдѣланъ внизъ нѣсколькими ступенями и покрытъ деревяннымъ сводомъ. Отъ конца сего коридора начинается подземный ходъ. Онъ вырытъ довольно пространно; по обѣимъ его сторонамъ выкопаны особенныя кельи, куда нѣкоторые боголюбивые подвижники, любя болѣе удаленное безмолвіе, по временамъ для молитвы уединялись на весь постъ Св. великой душеспасительной четыредесятницы.
- 5. 1813 года покрыты жельзомъ покои для принятія высшихъ духовныхъ особъ и всь братскія келліи, простирающіяся отъ тьхъ покоевъ къ полуденновосточной башнь.
- 6. 1815 года за монастыремъ съ восточной стороны складены каменныя житницы, на 18 саженяхъ, и покрыты желъзомъ.
- 7. 1818 года на передней сторонъ отъ колокольни складены каменныя страннопріимныя келліп въ два

этажа, простирающіяся на 23 сажени, и покрыты желізомъ.

8. 1821 года разобрана ветхая церковъ .Св. Гоанна Крестителя, подлъ монастыря на родникъ, и вновь заложена каменная трехъ-престольная. Въ ней средній престоль во имя Іоанна Крестителя, вторый во ямя Апостола Такова Алфеева, третій — во имя Св. Кирилла Герусалимскаго. Эта церковь создана по усердію къ славъ Божіей и въ въчное о себъ поминовеніе Астраханскимъ дворяниномъ коллежкимъ ассессоромъ и кавалеромъ Кирпломъ Осодоровичемъ Г. Ослоровымъ. Въ продолжения 1822, 1823 и 1824 годовъ строиласъ сія перковь; она о пяти главахъ, въ длину на 10 саженъ, а въ ширину на 7. Иконостасъ ея великольненъ, укращенъ искусною ръзьбою съ колоннами отличнъйшей архитерктуры, и ярко вызолоченъ весь сназу и до верха по полименту червоннымъ золотомъ; святыя иконы въ иконостасъ живописныя и отличаются изяществомъ отделки, стены расписаны искуснымъ писаніемъ. Многихъ удивляетъ то, церковь сія стоитъ на родникъ, что подъ нею устроенъ колодезь, къ которому подъ арками сдъланъ сквоз ной входъ: сюда въ установленные дни для освященія воды бываетъ изъ монастыря крестное хожденіе. Въ колодез в вода чистая, пріятная, быстротекущая въ изобилін. Вода изъ сего колодезя поднимается вверхъ на нъсколько саженъ машиною, и подземными трубами идетъ на потребу всего монастыря, какъ то: въ пекарню, квасоварню и другія заведенія. Сходъ къ этой церкви сдъланъ изъ тесанаго бълаго камня.



Урамь Св. Гошний Предтеги во Саровской тустынго за Монастырень подъ горого на источники

- 9. 1824 года за монастыремъ выстроенъ огромный монастырскій конный дворъ, обнесенный двухъ-этажнымъ зданіемъ каменнымъ квадратно на всѣ четыре стороны, каждая на 40 саженъ. Кромѣ конюшенъ, въ коихъ становится лошадей до ста, на семъ дворѣ устроены помѣщенія человѣкъ на сто рабочихъ людей, также келлів для смотрителей, столярня, бочарня, владовая для разныхъ издѣлій, сараи для сѣна и каретники для зимнихъ и лѣтнихъ экипажей.
- 10. 1828 года вылить колоколь въ 1200 пудовъ на сумму, пожертвованную двумя благодътельными особами: Высокопреосвященнъйшимъ Митрополитомъ Іоною, Екзархомъ Грузіи и Астраханскимъ дворяниномъ и кавалеромъ Кирилломъ Өеодоровичемъ Г. Өедоровымъ.
- 11. Тогоже года къ прежней трапезъ вновь пристроена за тъснотою, на проъздной аркъ, общирная трапеза, въ коей сдъланы для освъщенія огромныя окна, весьма красивыя по изяществу внутренней отдълки. Потолокъ въ трапезъ устроенъ чашею и на немъ живописно изображенъ Іисусъ Христосъ, насыщающій 5000 народа пятью хлъбами; прочія же мъста потолка и стънъ очень красиво расписаны цвътами и трафаретками. Трапеза покрыта жельзомъ. Изъ трапезы проведена терраса, прямо ведущая въ покои Архіерейскіе.
- 12. Въ 1831 году украшенъ Успенскій Соборъ стѣннымъ писаніемъ на пожертвованіе одной высокопочтенной духовной особы.

- 13. 1832 года за монастыремъ построена церковь во имя всѣхъ Святыхъ съ каменною оградою съ желѣзными рѣшетками, очень красивая внутри и снаружи хорошей новъйшей архитектуры; покрыта желѣзомъ. При ней устроено кладбище для погребенія усоппихъ, изъ числа братіи сей обители и странныхъ пришельшевъ.
- 14. Того же года, не далеко отъ церкви построенъ каменный корпусъ длиною на 23 сажени для богадъльни, куда принимаются и гдѣ находятъ успокоеніе больные бѣдные Церковь и богадѣльня воздвигнуты по собіемъ разнымъ благотворителей, съ любовію раслоложенныхъ къ обители.
- 15. 1837 года близъ церкви всёхъ Святыхъ, что при кладбищё, вмёсто ветхаго деревяннаго, построено каменное зданіе, на 15-ти саженяхъ, въ два этажа съ покоями для принятія странныхъ простолюдиновъ. Къ сему дому придълана особая кухня, сарай и ограда,—составляющая дворъ,—всё каменныя.
- 16. По 1842-й годъ пріобрѣтено Игуменомъ Нифонтомъ въ ризняцу много разной церковной утвари, ризъ изъ дорогой парчи для Настоятеля, и прочихъ употребляемыхъ при свищеннослуженіи облаченій. Ризница помѣщена въ бывшемъ олтаръ, котораго иконостасъ постановленъ на горнемъ мѣстѣ, въ замѣнъ внѣшней восточной стѣны; а самая церковь, т. е. та, что сооружена при второмъ Строителѣ Димитріи, обращена въ Олтаръ, къ которому пристроенъ новый обширный храмъ. Посреди ризницы утвержденъ столъ со многими выдвижными ящиками, на немъ склады-

ваются ризы, а въ выдвижныхъ ящикахъ по сортамъ лежатъ мелкія облаченія, какъ то: поручи, епитрахили, орари, и проч. Ризница богата хорошею вовною утварью; ризы большею частію изъ дорогой парчи, высокой доброты; въ употребленіи бережливость, квшакод чистота и опрятность. Въ торжественные праздники, для вськъ, участвующихъ въ соборномъ служения, приготовляется облачение многоцинное и одноцвитное; чрезъ сіе еще болье открывается величіе священныхъ дъйствій. Ризы помъщены подъ холщевыми чехлами въ искусно устроенныхъ шкафахъ; въ каждый шкафъ помъщается ризъ до тридцати и болъе. Какъ драгоцънность, сохраняется въ ризницъ крашенинная риза первоначальника обители Іоанна; есть еще въ Саровской ризницъ Евангеліе столь большое, что при священнослуженіяхт, во время выходовъ, выносять его два Геродіакона.

## X.

# ВАЛААМСКІЙ ЕГУМЕНЪ НАЗАРІЙ.

Во время управленія Саровскою пустынею Игумена Нифонта жиль на поков въ ней Игумень Назарій, мужь добродьтельный, любившій проходить уединенное, пустынное, безмольное житіе. По желанію пустынножительства, онъ оставиль Игуменство и проживаль въ пустынь въ трехъ верстахъ отъ монавтыря, гдъ подвизался, провождая время въ молитвахъ, и служа для братіи примъромъ добродьтельной жизни. Въ своей пустынной келліи, угождая Богу подвигомъ совершеннаго отшельничества, онъ, въ восхищеніи духа, говориль, послъдуя за Святымъ Василіемъ Великимъ: «О уединенное житіе, домъ небеснаго ученія и божественнаго разумънія; училище, въ немъ же Богъ есть вся, чему учимся. Пустыня, рай сладости, гдъ и благоуханные цвъты любви то пламенъютъ



# MTYMEHT. ELABAPCKIII, BAJAAMCKIII,

Mpedoilabuiù na noken la lupebekoù nyemsanu, lkouraxen breisus rody, na 12 rogy spunu; bo monameombio upedoibune 50 mito, ust dyrolomoù sbanis.

огненнымъ цвътомъ, то блистаютъ снъговидною чистотою; съ ними же миръ и тишина; жисущіе въ низменныхъ пребывають не движимы отъ вътра. Тамъ евміамъ совершеннаго умерщвленія, не только плоти, но и, что славиће, самой воли, и кадило всегдашней молитвы, непрестанно горить огнемъ любви Божественной; тамъ различные цвъты добродътели, блистая различными украшеніями, процвътаютъ благодатію неувядаемой красоты. О пустыня, услажденіе душъ святыхъ, рай неисчерпаемый сладости! ты пещь, въ ней же силу горящаго пламени отроцы Святые устужаютъ молитвою, и горфніемъ вфры угашають окресть себя ярящееся пламя, въ которомъ и стрълы и оковы горять, но окованные не сгарають, только узы гръха разръшаются и къ пънію божественныхъ хваленій душа возводится, вопія: разшириль еси уста моя. Тебъ пожру жертвы хвалы. э

Игуменъ Назарій родился Тамбовской губерній въ селѣ Аносовѣ, отстоящемъ отъ города Кадома въ 15 верстахъ, отъ отца именемъ Колрата, а званіемъ причетника, и матери Мавры. Въ мірѣ имя его было Николай. Возлюбивъ Бога, онъ оставилъ міръ въ самыхъ юныхъ еще лѣтахъ своего возраста. Въ Саровскую пустынь пришелъ онь въ 1752 году при пятомъ Строителѣ Геромонахѣ Исааків. Въ монашество постриженъ 1760 года Сентября 23, въ Астрахани, тамошнимъ Преосвященнымъ Епископомъ Лебодіемъ. Во Геродіакона посвящегъ тамъ же и въ томъ же году Октября 22; а въ 1765 году опять возвратился въ Саровскую пустынь. Причиною побудившею старца

Назарія быть въ Астрахани, полагать должно не вное что, какъ душевное его уваженіе къ высокой жизни вышеупомянутаго Святителя Менодія, который желалъ и самъ переселиться въ Саровскую пустынь на покой, какъ это видно изъ собственноручныхъ писемъ Архипастыря, хранящихся въ сей пустынъ. Въ Геромонаха отецъ Назарій посвященъ 1776 года, Декабря 6 дня, Преосвященнымъ Геронимомъ, Епископомъ Владимірскимъ. Въ 1781 году указомъ Святъйшаго Синода потребованъ въ С. Петербургъ, гдъ въ 1782 году по убъжденію Преосвященнаго Митрополита Гавріила опредъленъ въ Строителя въ Валаамскій монастырь для заведенія яъ ономъ общежитія и порядка по правиламъ и примъру обители Саровской (\*).

#### Божівю Милостію

Смиренный Гавріиль Митрополить Нова-града и Санкт-Петербурга.

Премилосердый Богъ, пекійся о спасеніи всякаго человѣка, удостовѣрилъ насъ о своемь человѣколюбіи явленіемь въ міръ сей во плоти, да всѣхъ въ познаніе спасительныя истины приведетъ. При какозомъ увѣреніи различныя устроеваетъ къ расположенію и силѣ каждаго средства, лабы человѣка удалить отъ искушеній, и содѣлать волю его преклонною къ содѣйствію благодати своев. И яко ревностнѣйшимъ въ теченіи пути добродѣтельнаго, тако и колеблющимся отъ искушеній, уготовалъ мѣста соотвѣтствующія расположенію ихъ, дабы съ большею удобностію и благотишіемъ могли

<sup>\*)</sup> Для любопытствующихъ предлагается вдёсь копія съ грамоты, данной Преосвященнымъ Гаврінломъ въ обитель Валаамскую, по случаю вызова въ сію обитель отца Назарія, для утвержденія въ вей иноческаго житія, по образцу пустынножительства Саровскаго.

Обитель Валаамская неусыпнымъ попеченіемъ его какъ бы возрождена изъ запуствнія и умножена брат-

возносить мысли свои къ Престолу Величествія Его, и соединять духъ свой съ Нимъ.

Таковъ есть на еверв Ладожскомъ, прежде наридаемомъ Нево, островъ Валаамъ; удаление его отъ береговъ приносить обитающимъ на немъ совершенное уединение отъ молвъ житейскихъ. Свидътельствують сіе то начавшіе, то совершившіе подвигь и просіявшіе святостію жизни, святые отцы Сергій и Германь, Александрь Свирскій, Кириллъ Белоезерскій Савватій, и прочіе сея обители инови. Повъствовалося о нихъ въ житіи Преподобнаго Савватія Соловецкаго, яко зъло подвижное имуть житіе, днемь и нощію въ благоугожденіи подвизающеся, пищу же имуть отъ труда рукъ своихъ. Мы имуще толикъ облакъ свидътельствующихъ, видимъ Промысломъ Спасителя міра устроену быти сему острову во пребыванію иночествующихъ, и пекущеся по долгу нашему о спасеніи ихъ, дабы возстановить въ немъ селеніе Святыхъ, и тъмъ принести Спасителю міра Інсусу Христу благоугодную жертву, установляемъ, да всегда въ немъ правила хранимыя въ пустыни Саровской содержатся непреложно. Сего ради и призвахомъ изъ оныя Саровскія пустыни Честнаго Отца Іеромонаха Наварія, ививстни суще о его подвигахъ и усердіи утвердити иночествующихъ въ спасительной жизни: ему же оныя правила, для непрерывнаго въ Валаанскомъ монастыръ храненія, ввъряемъ, и утверждаемъ грамотою сею запечатанною печатію и подписанною нашею рукою. Мы преклоняемъ колъна сердца нашего ко Отцу Господа нашего Інсуса Христа, изъ Него же всякое отечествіе на небесъкъ и на земли именуется, ла дастъ имъ по богатству славы своея утвердитися Духомъ Его во внутреннъмъ человъцъ, вселитися Христу върою въ сердца ихъ, да возмогутъ разумъти преспъющую разумъ любовь Христову и миръ Божій, превосходяй всякъ умъ, да соблюдеть сераца и разумьнія ихъ по богатству своему о Христь Інсусь. Аминь.

ствомъ. Предъ поступленіемъ въ оную старца Назарія, тамъ были: Строитель, одинъ монахъ, два бълые Священника, но и тъ по несчастному случаю, всв утонули. Почему около года священнодвиствоваль только самъ Назарій. 1785 года въ Мав мъсяцъ Назарій удостоенъ сапа Игумена. Въ обители имъ введенъ строгій церковный служебный порядокъ и пріобратены отъ Царскихъ щедротъ угодья на постоянное содержаніе оной. Однажды случилось дъламъ монастырскимъ Отцу Назарію быть въ С. Петербургъ; шелъ онъ по Выборгской сторонъ съ другимъ подобнымъ ему старцемъ. Въ это время Великій Князь Павелъ Петровичъ вытакаль за Неву ртку, гдт увидтвини ихъ въ весьма убогомъ рубищт. спросиль: откуда вы и что за старцы? И узнавши изъ отвъта, что одинъ изъ нихъ быль Игуменъ Назарій, лично благодариль его за успѣшнѣйшее возстановление Валаамскаго Монастыря, ибо онъ уже слышаль много добраго о старив Игумень, славившемся духовною опытностію и попечительностію о благъ обители.

Игуменомъ Назаріемъ въ Валаамскомъ монастыръ устроено было три рода жизни: общежительной, скитской и пустынной. Слава о семъ распространилась даже за границы Россіи, такъ что изъ Авон скихъ горъ, будучи побуждаемы священнымъ любопытствомъ, многіе приходили на поклоненіе Валаам скимъ чудотворцамъ Сергію и Герману и съ удивленіемъ смотръли на устройство сей обители, которую

посему вные даже предпочитали монастырямь Аоонскимъ. Сей достойный блаженной памяти старецъ. Игуменъ Назарій, им'єль особенный даръ прозорливости и дальновидности, такъ что узнавалъ иногда безъ испытанія мысли человъческія, характеры и склонности, и каждаго приходящаго побуждаль къ исправлению недостатковъ, какіе прозориво примъчайъ въ немъ. Управляя Валаамскимъ монастыремъ Отецъ Назарій при трудахъ по постройкъ монастыря, и разныхъ келлій для жительства братіи, по различію вышесказанныхъ трехъ родовъ жизни монашеской, имъ на Валаамъ введенныхъ, успъвалъ по временамъ и нуждамъ посъщать разныя города и губернія. Во время пребыванія своего въ монастырѣ онъ имѣлъ отшельническую келью, въ которую удалялся на цълыя недъла.

Въ 1792 и 1793 годахъ по волъ Императрицы, Святъйшимъ Синодомъ посланы были изъ числа Валаамской братіи—ученики Назаріевы — Геромонахъ Іоасафъ, въ тоже время произведенный въ Архимандрита, 
и Монахъ Германъ съ прочими до 10 человъкъ для проповъди слова Божія въ Америку. Архимандритъ Гоасафъ, 
съ ревностію Апостольскою занимаясь проповъдію 
слова Божія дикимъ племенамъ Америки, многократно и многимъ изъ нихъ являлся во снъ, побуждалъ 
ихъ ъхать на островъ Кадьякъ, гдъ устроено было 
пристанище иноковъ— миссіонеровъ, и принять тамъ 
Христіанскую въру и крещеніе, увъряя ихъ, что онъ 
дотолъ не престанетъ стужать имъ во снъ, доколь 
они не обратятся въ Христіанство и не крестятся.

И труды Іоасафа (\*) увънчались желаннымъ успъхомъ. Кромъ сихъ отправленныхъ въ Америку Валаамская обитель славилась многими опытными въ жизни иноческой мужами, и этою славою она обязана Старцу Назарію, который все устроилъ въ ней благообразно и по чину, какъ нъкогда заповъдалъ Апостолъ Павелъ.

Наконецъ Игуменъ Назарій въ 1801 году, по желанію его, уволенъ отъ Настоятельства на покой. Пользуясь свободою отъ должностныхъ трудовъ онъ жилъ въ пустынъ неподалеку отъ монастыря, глъ единственнымъ его занятіемъ были молитва и рукольліе. Но обстоятельства понудили старца Назарія оставить пустынную келлію в Валаамскій монастырь. Въ 1804 году въ Мартъ мъсяцъ онъ уволенъ, по прошенію его. Преосвищеннымъ Митрополитомъ Амвросіемъ въ Саровскую пустынь на всегдашнее пребывание и съ ученикомъ своимъ Іеромонахомъ Иларіономъ. По прибытій въ оную пустынь, онъ, для вящшаго безмолвія, построиль себь келлію въ льсу, на рычкы Саровкы, и жиль уединенно около пяти льть, бесьдуя съ единымъ Богомъ и бывъ за смиренное свое сердце истиннымъ свътильникомъ и духовною утъхою для братіи, требовавшей отъ него духовнаго назиданія.

Наставляя къ духовной жизни и примъромъ и поучительнымъ словомъ братію, сущую близъ него, старецъ Назарій не оставлялъ безъ утъщенія и нази-

<sup>(\*)</sup> Въ 1790 году Іоасафъ хиротонисанъ былъ во Епископа Кадъякскаго; но въ епархію свою не довхалъ, и кончилъ жизнь, потерпъвъ кораблекрушеніе.

данія и въ отдаленіи отъ него находящихся боголюбивыхъ дупъ. Такъ онъ писалъ къ одной монахинв: «Велія высота — смиреніе! знатное достоинство и честь — смиренномудріе! Нътъ смиреннаго выше, и хуждшаго у Христа — славнье по свидътельству истины Не сущу свъту, вся темна; не сущу смиренію. вся тщетна и неполезна и ко Христу недерзновенна.

Ничтоже тако полезно, якоже самоукореніе: отъ самоукоренія—самопознаніе; отъ самопознанія—кротость. Самоукореніе: «злодъйка я, льнивая, тунеядица, грабительница: — разграбляю сама у себя душевное спасеніе; смотри-ка, гръщу и дъломъ-то и словомъ и помышленіемъ и всъхъ оскорбляю.» Отъ сего укоренія родится самопознаніе. Умъ и сердце собрать въ едино, глаза закрыть, мысленныя очи возвеста ко Господу. «О сладчайшій и дражайшій Господи, Івсусе Христе, Сыне Божій! я великая гръшница; но и я-то незабвенна въ Твоей милости; и на меня то льется благодать Твоя и отеческое призръніе! Достойна ли я помянута быть предъ Тобою?» Оть чего родится умиленіе и кротость.

Аще вто укорить всячески, сотвори предъ нимъ повлонъ до земли «Да, подлинно и такая, — согръшила, виновата, обезумъла, —прощенія прошу.» Аще придутъ тебъ слезы, умиленіе, радость душевная или отъ человъковъ любовь: то пади предъ Богомъ и молись: «О Сладчайшій, Дражайшій Іисусе! стою ли я, что мнъ послалъ радость и слезы? Предъ Тобой недостойна я, такого умиленія; не заслужила Тюбъ

ничемъ. Можетъ ли такая Твоя благодать въ такомъ скверномъ сосудъ помъститься? не умъю сего сохранить, растеряю; пошли тому, кто Тебв заслужиль;а я стою скорбей и скуки, чтобы всв меня не лю. били, а мнъ даруй всъхъ любить; скорби и напасти съ терпъніемъ нести. » И богъ за таковое смиреніе болве пошлетъ А то мы, какъ малыя дети обрадуемся умиленію, схватимъ охапку съна болье себя, и растеряемъ: такъ и умиленіе скоро отходитъ отъ насъ. А какъ придетъ скорбь, печаль, уныніе, -- пади предъ Богомъ, молись: «Господи! это моя доля, моя часть; я только этого-то и достойна; только это у Тебя и заслужила. Дай Ты мив, Господи, чтобъ я была кроткая, смиренная, молчаливая; не оставь Ты меня, научи Ты меня — Спаситель мой: я Тьое созданіе.»

А скорби и напасти, яко подарки и гостинцы принимать отъ Сладчайшаго Іпсуса. «Хощу, говоритъ Онъ, да върные ученики Мои въ скорбяхъ и напастяхъ пребываютъ.»

А во грѣхахъ не унывати; грѣшники, пока не призвали Сладчайшаго Іисуса пребываютъ грѣшниками, а какъ призвали. — уже не грѣшники. Какъ дитя запятнается, — плачетъ; мать побьетъ, и послѣ поцѣлуетъ, бѣлую рубашку надѣнетъ: такъ и мы, —воззопіемъ къ Нему: « осквернились мы, обмой насъ; Ты, Спаситель, очисти: — исповѣмъ на мя беззаконіе мое, и Ты оставилъ еси нечестіе сердца моего.» Ни очемъ же тако радуется Господь, яко о покаяніи грѣшника.

Поется приосъ: тристаты крыпкія, Рождейся отъ Аввы. .. Тристаты кръпкія — три части души. Взойдите-ка въ сіе: - яростное, похотное и словесное. Яростное должны мы употреблять на бысовъ, гнъваться на свою плоть, на свои страсти; а мы творимъ на ближняго, да на Бога ропщемъ; а ропшай творитъ дерзновеніе. Неблагодарный горше разбойника. Нітъ на земли тяжелъе неблагодарнаго человъка. Похотная часть — любительная, должна быть первая къ Богу: всею крипостію и всимъ помышленіемъ; а насъ занимаютъ сласти, страсти и всякія прихоти, неполезныя пристрастія. А уже словесная часть самовластная, богоподобная. Умъ въ головъ, любовь въ сердиъ: а сія часть — словесная, высокая, и должна возвыи надлежитъ почитать за низость - врагу покаряться, или какой страсти поработиться. Гордиться надъ бъсами; а у насъ сію заняла высокая гордость презранія, зазранія, ближняго уничиженіе. зависть. Скорбь бываетъ смотрительная, наказательная и отъ бъсовъ, - смирительная. Когда не покорится, не смирится человъкъ, то Промыслъ, или наказаніе Божіе, предаетъ его на искушеніе.

Есть путь просвъщающій, и очищающій, и съ Самимъ Богомъ соединяющій, — когда самъ человъкъ ищетъ, старается, отсъкаетъ свою волю, — и просвъщаетъ его Господь. Очищающій — скорби, напасти, бользни, ссылки; всъ мученики въ очищающемъ пути; а соединяющій, — на немъ совершенній святій, —еще здъсь соединяются умною молитвою.

Digitized by Google

Помодимся духомъ, помодимся и умомъ. Взойдите-ка въ слова Апостола Павла: хощу рещи пять словъ умомъ, нежели тысячу языкомъ. Изобразить не могу, сколько мы счастливы, что сіи пять словъ удостоилися говорить. Что за радость!

«Господи Інсусе Христе, помилуй мя грѣшнаго.» Вообразите-ка: Господи! Кого я называю? Создателя Творца всего, Кого вся силы трепещутъ;—Іисусе Христе, Сыне Божій! Ты ради меня кровь Свою изліялъ, спасъ меня, сошелъ на землю; — Христе—послушливъ былъ даже до смерти, смерти же крестныя; помилуй и меня грѣшную, прости за Себя виновную во всемъ.» Отражай всякіе помыслы, ратующіе на тебя—именемъ Інсуса.

Прилогъ, сочетаніе, сложеніе, плѣненіе. Сперва придетъ прилогъ, — малый помыслъ яко младенецъ: онъ только тебя безпокоитъ, а повредить не можетъ. Какъ станешь съ нимъ разглагольствовать, — сіе сочетаніе уже юноша, можетъ тебя ударить; а какъ согласился съ нимъ, — сіе сложеніе уже мужъ, — можетъ тебя убить и до смерти; а тамъ плѣненіе — страсть.

Какъ кострюлька-то кипить на огне, ни какое насъкомое не можеть въ горячую попасть; а какъ остынетъ,—и мухи, и всякая гадина повалятся: такъ и наше сердце, аще горить къ богу, чисто отъ страсти и помысловъ.

Царь Давидъ говоритъ: не вознесеся сердце мое, ниже вознесостеся очи мои, ниже ходихъ въ великихъ, ниже въ дивныхъ паче мене. Аще не смиренномудр-

ствовахъ, но вознесохъ душу мою, яко отдоенное на матерь свою, тако воздася на душу мою (Псал. 130). Взойдите-ка, каковы сіи слова? Я избразять не могу! Онъ говоритъ: великъ я былъ Пророкъ и дивенъ я былъ Царь; но я не превознесся, я не занялся симъ умъ и сердце мое. И даждь мнѣ Господи, чтобъ я такъ Тебѣ прилъпленъ былъ, какъ дитя къ своей матери,—при наказаніи не оскорблялся, и при на-гражденіи не возвышался.

Бога ради обучайтесь, старайтесь пустынныя горлинки! Пустыня что значитъ?—Совъсть незазорная; умъ очищенный молитвою, поста не теряй; а постъ, съ молитвою, труда не теряетъ. Блаженъ садяй сады въ душь своей!

Сколь добро и сколь красно, еже жити братіи вкуцѣ! Я не знаю, какъ вы, а и себя такъ чувствую, что предъ всѣми и долженъ и всѣмъ и виноватъ: можно ли послѣ сего на кого оскорбиться? И трехъ или четырехъ любимъ очень,— какая это малость! бездѣлица! Лучше всѣхъ на свѣтѣ любить; у меня любезная простота, всѣмъ отверзты сердечныя врата; а хотя кто мнъ и нерадъ, да и ему радъ.

Монахъ значитъ уединенъ; инокъ-иное одъяніе, и нравъ, и обычай, и иное житіе. Чернецъ-черное платье, трауръ по душъ, день и ночь должно плакать.

Я три года не зналъ скорби, и столь навыкъ посту, неизглаголанному удручению плоти, что думалъ—въ томъ вся добродътель. Какъ пришли ко мнъ три сестрицы: — уныніе, скука, печаль; тутъ-то позналъ,

и не зналъ какъ угостить ихъ. Сталъ, изнемогъ,—
потомъ научился, говоря: гостьи мои дорогія! милости прошу, пожалуйте, я васъ угощу; вотъ зажгу
свъчку, помолимся—поплачемъ, попоемъ,—и завопію:
«Боже милостивъ буди мит гръшному! Создавый мя,
Господи, помилуй: безъ часла согръщихъ, Господи
прости мя! Како воззрю къ Твоей благости? Кое
начало положу исповъданія? Владычица Богородица!
помяни раба Твоего!» Гостьи мои бъгомъ, а я говорю: матушки, погостите! Итъ, уже не догонищь!
Когда придетъ вамъ горячій духъ молиться много,
то немного молитесь и четки отъ себя положите; а
когда лёность: тогда-то подлинно до поту молиться
полезно.

А какъ къ матери нужно будетъ идти, — помолитесь: Господи, благослови меня идти къ матушкъ,
научи меня, чтобъ она у меня гръшной выслушала,
и скажи: «матушка, вотъ я чего желаю, но не дълай по волъ моей, а по волъ своей.» А ежели съ
сестрой надобно говорить, — возведи умъ свой къ
Господу: благослови меня, мой Спаситель, съ сестрой
поговорить, и научи меня, и чтобъ она приняла слова
отъ меня гръшной. А то вы все своей силой дълаете.

Вотъ я было, ѣхавъ къ вамъ, совсѣмъ утонулъ; но ставъ тонуть, умъ, сердце собралъ воедино: « О Сладчайшій, о Дражайшій, Прелюбезный Господи! аще хочешь, спаси меня, а не хочешь, — ко дну пойду, а я съ Тобою не разлучусь!» Потомъ было въ пропасть упалъ, да, къ счастію, какъ полетѣлъ, успѣлъ на лету сказать: «О Господи!...Но какъ такое

нмя помянуль, чему быть туть? Не какъ въ пропасть, но какъ на мягкую постель попалъ....

Аще тоска придеть, якобы Богь оставиль,—читатйе сей Псаломь: живый вы помощи Вышинло....
дойдете до сего слова: сы нимы есмы вы скорби, изму
вю,—вфруйте, что Господы не оставить!» Ежели о
гръхахъ: плачемъ,—яко рабы; а ежели отъ благодарности, — яко сыны. Отъ больнаго Господы требуетъ
только молитвы со смиреніемъ, съ терпъніемъ, съ
благодареніемъ.

Какъ Сладчашій, Спаситель вашъ въ горнемъ Iерусалимь, въ немерцающемъ свъть, поведетъ васъ къ Отцу небесному и скажетъ: «Отче небесный! вотъ плоды Моего страданія.» Тамъ-то будетъ намъ праздникъ! Какая намъ честь будетъ,—сказать невозможно.

А вы всё мои слова пишите на скрижаляхъ сердца, въ незабвенную память. Высшихъ ищите, идъже есть Христосъ.... горняя мудрствуйте, а не земная; дълайте, дондеже день есть, да тьма васъ не постигнетъ. Боголюбивому человъку ничтоже потребно, кромъ Бога: аще Бога пріобрящетъ, довлѣетъ ему. Одинъ Святый въчно плакалъ: «покой ты мой, покой небесный! гдъ тебя найти?.. только въ крестъ, да во Христъ!»

Исполненный маститых дней, и совершенно истощенный въ тълесных своих силах, онъ преставился волею Божіею, на въчный покой 23 Февраля 1809 года, на 72 году своей жизни. Тъло его погребено у олтари теплой церкви; надъ нимъ поставленъ паматникъ съ слъдующею надписью:

Назарій прахомъ здісь, душею въ небесахъ;

И будеть незабвень въ чуствительныхъ сердцахъ,
Въ которыхъ онъ вийстилъ священны тіз таланты,
Предъ комин ничто мірскіе адаманты.
Покойся Отче здіз безъ скором и рыданья,
Доколь наступитъ день комуждо возданья.

Увы! заключились Игумена Назарія уста, изъкоихъ прежде изливались медоточныя струи смиренномудрыхъ словесъ; не движутся уже ктому, изъкоторыхъ почерпали мы сладчайшее муро ученія.

Одна монахиня духовная его дочь выразила свою скорбь, лишившись старца Назарія, въ слѣдующей плачевной пѣсни:

- «Увы! светильникъ нашъ угасъ, просвещающій въ тме греховней сущихъ насъ; лишились мы утешителя, который въ уныніи и изнеможеніи многихъ утешаль изъ насъ.»
- « Восплачемся дупіами нашими сестры и братья. Коль кратко время жизни нашихъ дней!»
- «Проснись, пробудись, душе моя гръшная, отъ сна гръховъ твоихъ; не останься въ ровъ адскихъ въчныхъ мукъ.»
- « Отстань, отстань отъ скверныхъ дѣлъ твоихъ, безумный человъкъ; дъла твои погружаютъ та во адъ. »

- « Ахъ! страшно имя адских смертных врать, страшнъе въ нихъ пребывать. Творящій гръхъ утопаютъ тамо во слезахъ. »
- « О море, море въ адскихъ берегахъ! заключенъ въ тебъ князь тьмы; боится онъ и трепещеть волнъ твоихъ. »
- « О челюсти сквернаго грѣха! Когожъ онѣ пощадятъ? Поглотили гордыхъ аггеловь съ небесъ.»
- « Всезлобный гръхъ потопиль весь первый міръ, пять градовъ попалиль, и отца своего діавола око-
- « Отепъ денница, гордость мать грѣха; а грѣхъ породилъ дщерь смерть. О смерте, смерте! коль ты еси люта!

## XI.

#### ДУХОВНЫЯ НАСТАВЛЕНІЯ

## СТАРЦА НАЗАРІЯ.

Сей старецъ, Игуменъ Назарій, отъ юности хранитель дъвства и цъломудрія, быль одарень отъ бога обильнымъ духовнымъ разсужденіемъ. Братію и всяваго къ нему приходившаго поучалъ съ удивительнымъ благоразуміемъ, а особенно смиренію, кротости я послушанію. Къ согрѣшающимъ безъ презрѣнія оказываль любовь и желаніе спастися имъ, всячески стараясь совътами искоренить гнъздящіяся въ нихъ страсти. Былъ кротокъ, смиренъ и сердце его пылало любовію къ Богу, такъ что онъ ни въ какое время не переставалъ творить молитву Іисусову, всегда съ нею перебирая въ рукахъ четки. Изъ многихъ, вотъ нъкоторыя наставленія его къ приходившимъ въ монастырь и желавшимъ спасенія:

- 1.) Святое послушаніе со отверженіемъ своей воли проходить.
  - 2.) Чистую совъсть и откровенную имъть.
- 3.) Усердную молитву со смиреніемъ, съ трезвъніемъ и съ памятію смерти возносить.
- 4.) Дъло въ рукахъ, молитву въ устахъ, очи въ слезахъ, умъ весь въ богомысліи имъть.
- 5.) Безъ благословенія ниже у кого брать, или куда пойтить, или какую добродітель начинать ділать. Ежели благословеніе гді будеть, тамо благодать Божія, очищающая и укріпляющая и соединяющая съ самимъ Богомъ: а гді благословенія не будеть, тамо гнівь Божій, тамо помраченіе, нестроеніе и отлученіе отъ Бога.
  - 6.) Безмолвіе душевное и телесное хранить.
- 7.) О себъ разсуждать, себя осуждать т е. свои дъла, слова и помышленія.
- 8.) Нищету и нестяжание любить, яко многоцънное сокровище.
- 9.) Безчестіе за честь, хулу за хвалу, обиду за награжденіе, всякое искушеніе и злостраданіе за превосходнъйшее воздаяніе почитать.

Творяй сія не подвижится во въкъ.

Совлецыся своея воли, яко срамныя одежды; сми реніе — огражденіе, терпѣніе — подтвержденіе, любовь—покровъ; а гдѣ любовь, тамо Богъ; а гдѣ Богъ, тамо и вся благая по писанному: люблщему Бога вся поспъществують во благое. Пребываяй въ любви, въ Бозѣ пребываетъ и Богъ въ немъ пребываетъ. Любовь покрываетъ множество грѣховъ.

Возстани падшій, отверзи очи свои душевныя насыщайся хатьба, иже есть слово Божіе и пій вино отъ чаши премудрости Божіей. Если тебт случится печаль: то разбирай охотно и съ любовію сіе писаніе, и втруй, что съ помощін благодати Божіей утішницься. Утверди себя въ сей истинь, что всякое Божественное писаніе согласно къ шествію спасительному наставляетъ, учитъ, наказуеть и подкрыпляетъ, дабы шествіе наше всегда было по бозъ.

# наставление о любви божией.

Мы всв имвемъ желаніе последовать вышнему званію, туда гдв искони уготовано намъ ввчное жилище исполненное неизглаголанной радости. Ибо наше житие на небесьх есть отгонудуже и Спасителя ждемъ. (Филип. III, 20). Итакъ кто желаетъ оную ввчность получити, тотъ долженъ непременно познати любовь божію къ намъ, и, любовь свою къ Богу, въ чемъ она состоитъ и какъ возлюбилъ Онъ насъ, такъ и мы должны Его любити.

Но какимъ образомъ очистилъ Онъ грѣхи наши, подробные разсмотримъ. Онъ претерпѣлъ жестокія мученія, дабы чрезъ то загладить наши преступленія, Онъ принялъ поносную смерть, дабы чрезъ то даровать намъ животъ и спасеніе. Итакъ когда Онъ нещадилъ Себя единственно для насъ, то мы Христіане не должны ли Его любить, не должны ли по стопамъ Его ходить. Итакъ- мы должны имъть къ Нему любовь и послушаніе, каковыхъ Онъ отъ насъ требуеть; мы безпрестанно должны помятовать любовь божію къ намъ, искать совершенной любви къ Нему, она снискивается исполненіемъ Заповъдей Божіихъ, надобно знать, что безъ добрыхъ дълъ любви къ Нему не

окажешь. Итакъ разсмотри, сколь благъ Господь и милостивъ, Онъ далъ Христіаномъ законъ не для чего инаго, какъ только на истребленіе нашея злобы, для очищенія отъ грѣховъ и на побѣжденіе страстей, воюющихъ противу Закона Божія. Посему мы должны не только сохраняти заповѣди Божій, но и дары по заповѣдямъ приносити: якоже и Отцы Святые принесоша каждый по силѣ своей: иной пять талантъ, иной десять, иной тридесять; подобно и мы должны преуспѣвать въ дѣланіи добра и въ любви Господа нашего Іисуса Христа. Св. Апостолъ Павелъ клятвою устрашаетъ того, аще кто не любитъ Господа Іисуса Христа да будетъ проклять (1 Кор. V1, 22).

О боже, Спасителю нашъ, воспали любовь въ насъ, возлюбимъ Тебя, якоже Тебѣ угодно. Достойны ли мы любви Его, будучи прахъ и пепелъ, однако Онъ возлюбилъ насъ. Сколько мы чувствуемъ неудовольствій, не имѣя любви къ Нему; сколько безъ нея обуреваемся волнами бѣдствій и страждемъ, но хотя иногда мы Его отвергаемъ, Онъ не отвергается отъ насъ; мы бѣгаемъ Его, но Онъ насъ ищетъ и призываетъ къ Себѣ: пріидите ко Мить вси труждающійся и обременений (Мато. XI, 28.).

Боже нашъ, мы отвергаемъ любовь Твою, а Ты насъ не престаешь любити. Мы неръдко пріемлемъ сатанинскія внушенія, паче Закона Твоего, мы не щадя себя и спасенія своего прилежимъ къ лъламъ злобы и не смотря на то, человъкъ часто говоритъ: Я люблю Бога! Какое противоръчіе! Онъ думаетъ,

что любитъ Бога, но заповъдей Его не исполняетъ, какая жъ эта любовь? Это одно лицемъріе!

Если любиши Христа бога, терпи, якоже Онъ претерпълъ и твори все то, что Ему угодно;-Онъ чиль и твориль; непремённо и твоя любовь должна быть такова, чтобъ добро творить, терпъти, не смущатися ни о чемъ находящемъ, а во всемъ Его благодарити, не словами и языкомъ, но самыми дълами, сердцемъ, умомъ; отъ всей души, кръпости и помышленія возлюбити Его ты долженъ. Итакъ всякому должно съ върою и надеждою любити Бога и стараться исполнять Его заповъди и повельнія. Разсмотри возлюбленне: въкъ сей не есть покой и почивание, но борьба. рать, торжище, купля, училище, морское плаваніе; для сихъ-то причинъ подвизаться ты долженъ, не унывать, не быть въ праздности, но упражняться въ делахъ Божінхъ. Знай, что на всяку борьбу есть побъда, кръпися, ратоборствуй, побъждай, ибо часто противоборствующія силы находять, яко львы рыкають и ищуть, кого бы поглотити, берегися, да не побъжденъ будеши, смотри прилъжно, се продаютъ вънцы, пріобрътай ихъ, да не тщетенъ возвратишися безъ купли, старайся не лишить себя Благодати Божіей, въ противномъ случав чуждъ будени возданнія и сверхъ того еще зав осудишися, и погибнеши. Разсмотри прилъжно не рать ли и брань по вся дни: плоть востаеть на духъ, и духъ на плоть.

Намь же инокамъ какъ не принять душеспасительныхъ совътовъ, какъ не тронуться столь благими на-

ставленіями? Христссъ Спаситель, Пророки, Апостолы и вси Святіи съ великимъ сожальніемъ и съ любовію насъ призываютъ и увъщаваютъ, что бы мы какъ можно огребались и удалялись отъ прелестей міра. Христосъ Марію похваляетъ, глаголя: Марія же благую часть избра, яже не отвимется отъ нея (Лук. X, 42). Тако намъ должно благо избирати и блюстися отъ міра, ибо онъ во злъ лежитъ.

## HACTABREEIE O MOHAIIECTBB.

Иноку должно совершенно удалиться отъ міра. Аще кто хощеть по Мню ити. Спаситель заповъдуеть, тотъ непремънно долженъ отвергнуться себе, и взять крестъ свой, и по Мнъ итти (Мато. XVI, 24.) Сіе шествіе должно быть не иное какое, какъ то, чтобъ совершенно удалиться отъ міра. И Давить вопіеть: се удалихся бытая и водворихся въ пустыню, яко видьвъ беззаконіе и пререканіе во градъ день и нощь (Псал. XIV, 8—10)

Познай, что Сынъ Божій сошель на землю не погубити душь человівческихь, но на путь истинный наставити нась. Она образомь житія Своего, а не словомь только, училь презирати міръ. Господь не имі покоя въ мірі, и посліндующимь по Нему повелінь бітати его. Прелестна бо и обманчива жизнь міра, безплодень его трудь, опасно его веселіе, скудно его богатство, призрачна его честь, непостоянна, ничтожна! И горе надізощимся на его мнимыя блага! Отъ сего многіе безъ покаянія умирають, блаженны и преблаженны удаляющіе себя оть міра и оть похотей его. Богоносные и Богодухновенные Отцы помощію благодати Божіей искусствомь въ ономь жительстві успіли и совітують намь, какъ должны и мы въ ономь подвизатися.

И познай, что монашеское житіе основано на Бо-жественной Заповѣди, еще прежде Моусеева закона подвижническая жизнь просіяла въ Енохѣ и Мелхиседекѣ, подъ Закономъ въ Иліѣ, Іоаннѣ Крестителѣ, в во времена благодати въ пѣлыхъ соборахъ и полкахъ монашествующихъ. Не блуждая, не дремля, но бдя прилѣжно, долженъ ты непремѣнно стяжати добродѣтели, итакъ ищи ихъ день и нощь, а познавъ ихъ, поучайся и подвизайся въ нихъ, буди истинный христіанинъ, который, давъ обѣты Богу и сооружая въ сердцѣ своемъ жилище добродѣтели, исполняетъ оныя безъ закоснѣнія.

Если что доброе носиши съ собою, береги себя предъ Богомъ но не хвалися симъ, но паче преуспъвай въ дъланіи добра. Принеси Богу въ даръ и жертву всесожженія не безсловесныхъ животныхъ, но достой нъйшее приношеніе, — пожри самаго себя на всякій день, якоже и святіи вси ради Христа умерщвляли себя; ты хощешь быть инокомъ, сіе значитъ ветхое оставить и содълать себя новымъ, вчера ты былъ по образу міра, а нынъ во иное облекся, итакъ вное думай, иное говоря, инако смотри, инако ходи, иначе дълай.

Инокъ непремѣнно долженъ быть дѣлатель всѣхъ Заповѣлей Господнихъ, подражатель чину и устроенію безтѣлесныхъ, познаватель Бога, и всея любви къ Нему и ближнему.

Инокъ долженъ вездѣ во всемъ держатися Божіихъ словесъ, а гласу чувствъ, или страстей не мало не внимати.

Инокъ долженъ имѣть умъ свыше просвѣщенъ, тѣло неоскверненно, уста молчаливы и языкъ чистъ; инокъ долженъ имѣть душею и сердцемъ скорбь непрестанную о грѣхахъ своихъ, частыя слезы и воздыханіе и безпрестанное памятованіе о смерти и страшномъ Судѣ, отверженіе себя во всемъ удаленіе отъ міра, презрѣніе всего пріятнаго чувственности, т. е. взять самовольную на себя яко ветхаго человѣка ненависть, подвергнуть себя жестокому, тѣсному, трудному, скорбному подвигу и съ тѣмъ вмѣстѣ имѣть безропотное терпѣніе и любовь съ благодареніемъ.

Инокъ долженъ быть безгивенъ, не лукавъ, гордъ, во всемъ нишъ, не стяжателенъ, не самолюбивъ, долженъ имъть кротость молчаливую, глубокое смиреніе, повиновеніе и послушаніе ко всемъ благочестно живущимъ. Въ тъл своемъ долженъ быть аки чуждъ, и такъ сказать мертвъ, духъ свой уготовлять Духу Святому въ жилище, языкъ во всемъ благодаренъ. Подобаетъ ему, безпрестанно радуяся и поя, въ молитвъ и въ чтеніи Божественныхъ книгъ пребывать Таковъ инокъ быти долженъ и такъ неизмѣнно испол-. нять объты свои, чтобъ не только видимые подвиги, но сердечныя и духовныя жертвы приносить. Внимай прилъжно, что Христосъ Спаситель сказалъ: (Мате. V, 20.) аще не избудеть правда ваша паче книжникь и фарисей, не внидите въ Царство небесное, т. е. аще желаешь внити въ Царство небесное, то непремънно долженъ гръшниковъ, на землъ живущихъ, сторично добродътельми превзойти, и пожити яко Ангелъ на земль. (Мато. XI, 12.) Дарство небесное нудится и 10\*

нуждницы восхищають е, то есть нужду должно претерпыть въ тылесныхъ и душевныхъ подвигахъ. Какъ Христосъ претерпыль, такъ ученицы Его и вси Святіи претерпыли, трудились и отвергнули міръ, свои хотынія, пристрастія и всь желанія мірскія. Со всеусердною и горячею любовію сохраняй Заповый Христовы. Такимъ образомъ, если и ты желаешь пріобрысти Небесное Царство, то претерпывай и ты нужды, наложи на свою выю иго работы Христовой; оно бременитъ тыло, а душу восхищаеть на небеса. Не ропци убо, когда подобаеть тебь быти въ постыхъ, во баніяхъ, въ повиновеніи, въ спокойствіи, въ уединеніи и безмольіи душевномъ, въ пынія, въ молитвахъ, въ слезахъ и въ рукодыли, въ терпыніи всякія скорби, приходя щія на тебя отъ бысовъ и отъ человыковъ.

Если такъ Ангельски поживеши, то обрящеши въ себъ Парство Небесное, ибо Христосъ глаголетъ (Лук. XVII, 21.): Дарство небесное внутрь васъ есть. Тогда и въ душъ твоей ничто мірское не можетъ держаться, тогда, узнаещи, что ты послушникъ Христовъ, взялъ Крестъ Его, то есть скорби, подвиги и добродътели, и бъгаещи отъ среды міра сего, оставляещь всъ его прелести, его дъла и грядещи къ горнему Герусалиму. Постарайся же, возлюбленне, какъ можно, отбросить все мірское и плотское и сему моему полезному предложенію повинися; пріими совътъ мой со усердіемъ и съ горячею любовію и разсмотри, какъ начало отверженія сущихъ въ міръ должно тебъ дълати. Дабы познати путь истинный, въ началъ непремънно долженъ ты внять симъ спасительнымъ словамъ. Христосъ

глаголеть (Лук. IX 62): никтоже возложь руку свою на рало и зряй вспять, управлень есть вы Парствів Божів; Святый Апостоль Петръ говорить: (2. Петр. II. 21 и 22) лучше имы не познати пути правды, нежели познавшимы возвратитися вспять. Случися бо имы истинная притча: песы возвращся на свою блевотину.

Итакъ познай, что всякъ, кто Бога ради отрекается міра, и всего, что есть въ немъ, тотъ непремінно свой обътъ долженъ исполнять, и прелъжно всегда стараться, какъ можно, скорве и пріискренне прилепиться къ Богу. И если ты, глубоко вошедъ въ себя, тщательно себя испытаешь: то познаешь, что ты еще вовсе самаго себя отъ міра не удалиль и отъ всъхъ желаній мірскихъ не освободился, а потому надобно стараться къ Богу приближиться. Непремънно долженъ ты отъ всея души и помышленія позаботиться объ отверженіи міра, и ко умерщвленію плоти тщаніе великое им'ть и расположить себя къ сему упражненію точно такъ, какъ бы къ обученію превосходнвишему художеству, котораго нвтъ мудренве, важные и превосходные на земли, дабы всы страсти, воюющія въ тебъ непрестанно въ тонкость узнать и умидриться, обуздать ихъ постничествомъ, то есть, воздержаніемъ; старайся навыкнуть во всъхъ отношеніяхъ и прочему добродътельному житію, чтобы не вотще было твое отъ міра отшествіе.

Пріими себѣ за правило краткое сіє наставленіе и шествуй по оному, пока свыше благодать Христова не посѣтитъ и не вразумитъ тебя принять образъ мужа, совершенно исполняющаго Христовы заповъли

При великомъ усердіи, горячей любови и теплъйшемъ расположеніи къ монашескому житію ты долженъ прилѣжно стараться вникать въ Священное Писаніе, вразумляться и въ подробности знать всѣ преданія Святыхъ Отецъ о томъ, какъ должно жить совершеннымъ, среднимъ и новоначальнымъ, желающимъ облещися во образъ иноческій, и какъ должно къ онымъ состояніямъ себя понуждать, утверждаться въ нихъ, и какъ поступать для очищенія себя оть грѣховъ и для полученія Царствія Небеснаго.

Помысли, что ты инокъ и долженъ не словомъ только называться инокъ, но быти житіемъ иной. Іоаннъ Лъствичникъ въ 1-мъ словъ объ отверженіи міра пишетъ, что не всякъ крестяйся спасется, но творяй дъла Божія, не всякъ постригшійся спасется, но сохранивый иноческіе объты, и что не вси въ монастыряхъ иноки, но творпы иноческихъ дълъ суть иноки.

Тецы, возлюбление, и путь мирнаго и преславнаго иноческаго житія разсмотри прилъжно. Сколь мно-гіе богоугодно въ иноческомъ образъ пожившіе къ Богу преселилися и нынъ со Ангелами пребываютъ? Если и ты, возлюбление, желаешь безмольнаго и благаго иноческаго житія, то благое себъ избираеши. Знай же, что ты, по иноческому объту, долженъ себя принудить во всемъ; пресъки волю свою, повинися Господеви, гряда съ любовію въ путь отцевъ своихъ.

# О ПРЕБЫВАНІН ВЪ КЕЛЛІЯ И ИСХОЖДЕНІЯ НЗЪ НЕЯ.

Буди весьма остороженъ въ томъ случав, аще пріндетъ номыслъ, чтобы за чёмъ ни есть, къ комубы-то ни было, пойти въ келлію самовольно; иногда искуситель подущаетъ номышлять, будто для сего благословную нужду имъемъ, когда ея въ самомъ дълв нътъ; въ такомъ случав берегись какъ можно!

Не исходи безвременно изъ келліи твоей кром'в разв'в великой и необходимой нужды, наблюдай же сіе прил'вжно, чтобы не изъити изъ келліи твоей; старайся преодол'вть оный лукавый помыслъ, но если по безпристрастному разсужденію совершенно признаемъ, что благословную нужду ко исхожденію им'вень ради любви ближняго, чтобъ немощному больному послужить, или иную нужду ко Отцу Духовному. Если выйдеши изъ келліи твоей по благословной причинъ, то идучи старайся, какъ можно, не гляд'вть никуда по сторонамъ, не любопытствуй очами ни на что, а когда на пути нечаянно встрътится кто съ тобою, или увидишь вредное что или какихъ усмотришь между собою безвременно бесъдующихъ, не останавливайся, но съ молчаніемъ поклонися имъ и

гряди мимо ихъ за своимъ дѣломъ въ путь свой, скорѣе въ келлію свою возвращайся съ спокойнымъ духомъ, и аще будугь они къ тебѣ что говорити, или тебя останавливати, то ты паки поклонись имъ говоря: простите, иду за дѣломъ, имѣю нужду поспѣшить исполненіемъ послушанія и отбѣгай скорѣе на свое дѣло. Пришелши къ тому, къ кому ты посланъ, так же старайся, какъ можно, чтобы излишняго не говорити, или не сидѣти безъ нужды.

Когда пойдешь къ кому либо, то наблюдай и сіе правило, чтобы ты на пути къ его келліи размышляль съ собою такичъ образомъ: иду я къ оному, но смѣю ли я окаянный упражняющагося въ богомысліи, въ молитвахъ и во святомъ молчанів пребывающаго свя таго мужа потревожить? Здісь предложи предъ очи гръхи твоя и глаголи въ себъ не устнами, но душею в сердцемъ: Если вниду въ келлію в увидитъ меня Отецъ или братъ нечиста пришедшаго, то ли мою нечистоту, не начнетъ ли меня укоряти, изгоняти вонъ изъ келліи, аки пса смердящаго; не скажетъ ли отъ смущенія душя: для чего ты пришелъ святое мое упражненіе разоряти, и келлію мою оскверняти, изыди вонъ, нерадиве о душъ своей; и аще тако мнъ случится, то могу ли я стерпъти и перенести. обличение съ благодарениемъ? - Приготови себе, окаянный, къ терпънію, дабы чрезъ нетерпъніе болье посрамленія не пріяти, и не нанести святому мужу оскорбленія.

Такое разсужденіе ты долженъ имѣти, и не аки играющій мыслями сіе творити, но познавая свою

внутреннюю нечистоту и недостоинство, уничижати себе, истинно отъ души и сердца, такъ твори и постави себъ сіе въ законъ, ибо если будеши тако разсуждати, и душу свою познаніемъ своихъ гръховъ и самоукореніемъ усмиряти; то отъ силы въ силу благодатію Божіею приходити будеши, и не оставитъ тебе Христосъ, возносяй смиренныя, но посътить душу твою радостію духовною, и наслажденіемъ не изреченнымъ. Только твори всъ оныя дъла, по вышеписанному, отъ всего сердца, и души и помышленія. Въ такомъ святомъ мудрованіи должно пребывать, гдъ бы ни случилось, въ келліи, или на послушаніи, до самой Божественной Литургіи или другой предстоящей Церковной службы.

### O TMECAABIH.

Блюди себе, какъ можно, и во ономъ: если станутъ во уши тебъ шептать помыслы твои, аки змій Евъ, горделивыя, либо осудительныя въ чемъ на ближняго, или тщеславныя; то проразумъвай очаго душевреднаго хитреца. Онъ непремънно первъе вооружаетъ на тебя киченіе, что будто всь худо делають, а ты все исправно и хорошо. Берегись, какъ можно, чтобы не впадать во оное, старайся не допущать къ уму своему помысловъ осужденія блажняго. Остерегайся самъ себя похваляти, глаголя во умъ: ахъ, какъ я то и то хорошо сделаль, не сталь съ празднословащими, или не сдълаль того и того, я теперь исполниль заповъдь Христову. Берегися, какъ можно, чтобы въ сердце и въ душу твою сіе не принимати помысловъ самосамохваленія; ибо оправданія cie душегубное кроется зло, тихо скоро и даже непримътно входитъ въ душу и сердце, какъ будто малыми нечувствительными и тончайшими скважинками. Случается, вовсе невъдомыми помышленіями вселяются и укореняются страсти въ самую глубину сердца. Дабы избъгнуть ближникъ презрънія и осужденія, такъ же тщеславія, киченія и гордости и прочихъ

сему подобныхъ, чтобы кръпко заградить имъ входъ въ душу твою, для сего долженъ отъ всего сердца и отъ всея души представить себя совершенно странника, глупа, неразумна, ничего не смысляща в ничего не умъюща. Такое разсуждение о странничествъ пріими себъ, дабы ты могъ удалить себя отъ человъческихъ разглагольствій, суетныхъ бесъдъ и ты непремънно сбережешь себя отъ смъха, осужденія, кощунства и вреднаго празднословія, душепагубнаго тщеславія и высокомърія. Смирий себя отъ всего сердца, души и помышленія: любить бо Сладчайшій Іпсусъ со смиренною мудростію спасающихся и желающихъ съ сердечною и горячею любовію совершеннаго исправленія и хощетъ всемь намь въ разумъ истины прінти.

# О ПРИЧАЩЕНИ БОЖЕСТВЕННЫХЪ СВ. ТАИНЪ.

Достигши времени Божественной Литургіи, поспівшай, какт можно, кт началу ея п вниди вт Церковь ст восхищеніемт и ст горячею любовію, стой со страхомт и трепетомт, воображай вт уміт и вт душт и вт сердціт Сына Божія, за беззаконія твой закалаема и жрема, во спасеніе встать втрующихт вт Него.

Аще было намъреніе и захощени причаститися божественных Таинъ и естьли Духовникъ удостоиваетъ тебя онаго причащенія; то сохрани всю тую недѣлю въ сухояденій, пребудь въ постѣ истинномъ, въ воздержаній отъ обильной и услаждающей пищи и питія, старайся пребыть во бдѣній, въ любви къ Богу и въ прилѣжныхъ молитвахъ, въ сокрушеній сердца, въ стенаніяхъ, въ сѣтованій и воздыханіяхъ сердечныхъ и въ слезахъ. Знай же, что ни чѣмъ такъ скверны души и тѣла не очищаются, какъ слезами, сокрушеніемъ сердца, стенаніями и воздыханіями, сердечными и усерднѣйшими и теплѣйшими молитвами и прочими Богоугодными дѣлами, и истиннымъ покаяніемъ себя очистить Внимай прилѣжно, да не присоединишися къ распеншимъ Христа, да не уподобишися Іудь предателю. Разсмотри прилыжно, что ты вкушаешь, чіе есть оное брашно, не Самаго-ли Бога пріемлешь; чвить ты питаешься, не истинною-ли манною, сшедшею съ небесъ, да живъ будени во въки. Для сего долженъ ты великую и твердую въру имъть. и долженъ удалиться непременно отъ всехъ пороковъ и наичиствишую свою душу и тело солелати: ибо Святому въ себъ готовиши входъ. Смотри, какою ты почтенъ честію. Когда ты причанепостижимою щаешься сего Божественнаго таинства, чистъйшіи Ангели невидимо предстоять, трепещуть и оть ужаса зръти не могутъ? А ты бренный и всякія нечистоты исполненный симь питаешися, съ Божественною Святынею соединяещися. Разсмотри прилъжно, кого дерзаеши приняти внутрь? Самаго Пресвятьйшаго Бога. Съ къмъ хощения въ единомъ соединения быти? Съ сотворшимъ насъ . Ужасайся и трепещи, ибо прикасается огнь Божественнъйшій устомъ твоимъ, празднословія, сквернословія, и всякія нечистоты исполненнымъ. Берегися, да неопалитъ языкъ твой, многая злая, беззакопная и неправедная глаголавый. Чемъ желаеши окропити его? Кровію страшнаго Судія, ужасайся, да не подпадеши праведному Его суду. Благодари Бога за неизреченное милосердіе Божіе, что Онъ тебя сего удостоиваетъ. При томъ понимай и сіе, что есть ли бы ты имвлъ или имвти будеши Ангельскую чистоту или святость непорочну и Преподобіе Іоанна Крестителя; то и тогда безь особеннаго милосердія Божія не можешя удостоиться сего Божественнаго Тайнства. Благодари за неизреченное милосердіе Господа, что Онъ страшный и непостижимый Богъ, не гнушается нашею худостію, но соединяетъ Себя съ нами, отъ любви неисчетныя къ намъ. Для чего и долженъ ты всѣми силами Господа благодарить не словами только, но дѣломъ и помышленіемъ. Старайся, какъ можно, сохранить себя отъ многоглаголанія, имѣй упражненіе чистое и святое, и не только предъ причащеніемъ во благоговѣніи пребудь, но и по принятіи оной Святыни блюдися отъ всего противнаго. Старайся имѣть всегда пребываніе со Христомъ Царемъ и Богомъ и не удаляй Его отъ себя. И такъ по отпѣтіи Божественной Литургіи, вниди въ келлію съ безмолвіемъ языка, ума и всѣхъ чувствъ, пребывай въ молитвѣ и благодареніи

При семъ должно помышлять и сіе: ты конечно негодуень на Іуду предателя, также и на распеншихъ и пронзившихъ гвоздіемъ и копіемъ Христа; внимай же и себѣ, да не и ты повиненъ будешь, яко предатель тѣла и крови Христовой. Іуда предалъ Христа единожды: а ты не предаешь ли многажды, когда не вѣренъ бываешь слову Его и заповѣдямъ Его? Единожды потерпѣлъ Онъ раны отъ распинателей: но ты не налагаешь ли Ему раны многажды разными богопротивными страстьми и грѣхами; поелику за всякій грѣхъ нашъ понесъ Онъ страданіе.

Вникни въ самаго себя, въ душу, сердце и помышленія твои: не увидиши ли въ себъ бездну страстей и гръховъ, хулы, татьбы, объяденія, сластолюбія, пьянства, зависти, лукавства, лести, братоненавидънія, злопамятованія, злорічія, осужденія ближняго, оклеветанія, нелюбленія, немилосердія, гордости, ярости, гніва, и всякія нечистоты? Таковую гнусность въ себі имітя, не нерадиши-ли о душі твоей.

Постарайся, какъ можно, сердечнымъ сокрушеніемъ, воздыханіями и частыми слезами, скверну души и тъла твоего омыть. Будь въ опасеніи, да не въ сулъ себъ пріемлеши съ неочищенною твоею душею Святыхъ Святьйшаго.

Разсуждай, что ты причащаещися неизглаголанному таинству изъ таинствъ, сладости изъ всъхъ сладостей, и святости изъ всъхъ святостей, отъ котораго ты и самъ дълаеннися Святымъ.

Непостижимый Боже, кто изглаголеть силы Твоя? кто можеть восхваляти Тебя достойно? кто можеть измърить милосердія Твоего пучину.

Помышляй, брате, что сей таинственной пищи и питія, то есть твла и крови Христовой, алкали и жаждали отъ первосозданнаго Адама всв наши Праотцы и всв Пророки, но не получили: ты же, далеко отъ нихъ отстоящій недостоинствами твоими, сея Божественныя Трапезы причащаешися. Если бы кто помыслиль въ себв: я Священникъ и потому достоинъ: то напротивъ съ таковыми помыслами онъ былъ бы недостоинъ Священнодъйствовати: ибо какъ было во чревв Пресвятыя Дъвы, такъ и здв на Олтаръ бласоволеніемъ всемогущаго Бога и Духа Святаго дъйствомъ бываетъ тъло и кровь Христова. Виждь, что сіе бываетъ выше естества, смысла и разума человъческаго; и потому ни кто же можетъ достойно причасти-

тися, развъ тотъ, кто въ глубокомъ смиреніи въруетъ и надежду кръпкую имъетъ на Господа.

Посмотри, что Христосъ Спаситель глаголетъ своими пречистыми устами: Сіе есть тізло Мое, глаголеть; не образъ тъла даю, но тъло Мое, подъ видомъ клъба, вкусите и ядите во оставленіе гръховъ; сія есть кровь Моя, не образъ крови, но кровь Мою, подъ видомъ вина, пійте во оставленіе гръховъ. (Мате. XXVI, 26, 27, 28.) Для чего и ты долженъ прилъжно разсмотръть, съ какимъ страхомъ, трепетомъ и истиннымъ смиреніемъ, уничиженіемъ и сокрушеніемъ сердечнымъ, воздыханіями и слезами, съ любовію горячею, съ несомниною вырою и надеждою, съ благоговиніемъ и радостію и благодареніемъ величайшимъ отъ всея души и сердца приступати долженъ ты къ сему причащенію Божественному. Долженъ ты непремінно по сему наставленію поступить, а имянно: приступая ко святому одтарю, вообрази въ себъ, что ты дъйствительно вмісті со Христомъ, и святыми Апостолами удостоенъ быть на тайной вечери.

Когда отверзутъ врата и скажутъ: со страхомъ Божівмъ: пади во ужасъ на землю предъ Всемогущимъ Богомъ и Судіею; и старайся, какъ можно, не испущать изъ мыслей твоихъ вышесказаннаго, но все оное воображай и помышляй. Имъя же руки крестообразно сложены, и къ персямъ прижаты,—главу мало наклони, взоръ вмъй благоговъйный, очи слезами наполнены, и читай молитву: Върую, Господи, и исповъдую, до конца. Читай же оную отъ всея души съ воздыханіемъ, со страхомъ и трепетомъ, и сокруше-

ніемъ сердечнымъ. Трепещи стоя и помышляй, да не въ судъ яси Владычню илоть, и кровь піеши. Проси милосерднъйшаго Бога, дабы хотя въ сіе мгновеніе посътилъ тебя благодатію Своею, чтобы ты оказать могъ сокрушеніе и умиленіе, и слезы теплыя источить.

А по прочтеніи со усердіемъ помянутой молитвы, положи до самой земли поклонъ; моли паки всемилостивъйшаго Бога, да удостоишися безъ гръха пріобщиться сего Божественнъйшаго таинотва, и тако помышляя смотри прилъжно и умиленно на Святую чашу и молися, да не опалитъ тя огнь Божественный, но исцълитъ душу твою и тъло по принятіи онаго. Надъйся же и въруй. что онъ все гръховное терніе, въ тебъ живущее, потребитъ, если тако будешь воображать и чувствовать, какъ здъсь показано.

По семъ, какъ скоро увидишь Ірейскую руку простираемую со святымъ таинствомъ и ко устамъ твоимъ приносящую: то не думай, что ты отъ Іерейской руки оный Божественный даръ принимаешь, но воображай и въруй отъ всея души, что пріемлешь отъ руки Самаго Христа, невидимо стоящаго и во уста тебъ оный влагающаго. Воображай и въруй, несомнънно, что ты точно яси самую Владычню плоть, аки теперь изъ самаго ребра Христова текущую кровь и воду, піеши; что видиши на крестъ висящаго Христа, и теперь изъ ранъ Его ссещи кровь, и свътъ, и жизнь. Тако причащайся: тако въруй несомнънно; тако воображай безпрестанно во умъ своемъ. Съ такими представленіями и чувствованіями приступая глаголи

во умѣ своемъ: «Врата и заклепы сердца моего отверзитеся, да внидетъ Царь славы Христосъ, вниди свѣте мой, и просвѣти тьму мою; вниди животе мой, и воскреси мертвенность мою; вниди врачу мой, и исцѣли язвы мои; вниди огню Божественный, и попали терніе грѣховъ моихъ; разжги утробу мою в сердце мое пламенемъ любви твоея; вниди, Царю мой, и истреби грѣховное отъ мене царство; сяди на престолѣ сердца моего, и царствуй во мнѣ Ты единъ, Царь мой и Господь. • Съ такимъ благомысліемъ причащайся Божественныхъ Таянъ.

При томъ не забый частыхъ воздыханій и сокрушенія: безпрестанно плачя, сътуй, укоряй себя, что ты совствить недостоинть, что ты еще не совлевся плоти и міра, и не умертвиль себя еще отъ страстей тълесныхъ, а исполненъ нечистыхъ желаній и неправыхъ душевныхъ движеній, ленивъ къ труду духовному, уныль и нерадивь, къ слушанию словесь Божіихъ студенъ; что ты мальйшій и скудный и неочищенный, и недостойный сосудъ къ пріятію источника животнаго, котораго Небеса Небесь объяти не могутъ. Ему поклонилися Святіи и всъ Преподобнів съ великимъ благоговініемъ, радостію и благодарностію соединившись причащеніемъ тілу и крови Христовой, просвътились, яко солнце, и живутъ съ ними во въки. Съ таковымъ и ты желаніемъ и великимъ усердіемъ, какъ можно, потщися прибъгнуть въ сладчайшему источнику благостыни.

#### BOSJEPWAHIE.

Окаянный, убойся, да не погибнеши въ части злыкъ, поревнуй добрымъ. И праведно поживши многіе страждуть отъ чревоугодія и впадають въ ровъ сластолюбія, такъ что ведутъ жизнь мірскую, а не монашескую, забывъ объщанія свои монашескія. Кто, вступивъ въ монашество, послѣ станетъ скорбѣть о мірской жизни, что ненаслаждается мірскою роскошною жизнію, тотъ близокъ къ гибельнымъ страстямъ. Знай, что чревообъяденіе, сластолюбіе въ пищѣ и лакомство многимъ порокамъ мать.

Помни убо и сія всегда, что всякая злая діавольская страсть въ человъкъ рождается скрытно и вселяется въ него непримътно, внимай и познавай, что она начало свое беретъ болье отъ невоздержанія и пресыщенія чрева. Сею-то сътію прежде всего и скорье человъкъ уловляется. Сія начальный шая страсть по виду кажется добра, пріятна и благословна; но она имьетъ въ себъ скрытый ядъ всьхъ смертоносныхъ страстей. Оною человъкъ если заразится, то много нужно трудовъ удалить ее отъ себя. Кто же сей страсти будетъ покаряться и не будетъ ея отвергать, сколько силъ у него есть; тотъ въ опасности 11

пасть глубово; а вто воздержится отъ нея, тотъ отъ многихъ страстей въ безопасности и безъ язвъ пребудетъ. И такъ разсмотри, что сіе душевредное зло человіка влечетъ въ пропасть; ты, возлюбленный братъ, постарайся сохранити себя отъ онаго, не пресыщайся, не упивайся и не угождай чреву твоему, дабы не умрети. Ибо если попустишь себъ привыкнуть въ чревоугодію, то много долженъ будешь употребить трудовъ и терпънія, дабы отъ оной избавиться и въ воздержаніи укръпиться.

# O MOJETB'S REAENHON.

Въ келліи не упускай изъ мыслей твоихъ Іисусову молитву и старайся стяжати душевное умиленіе сердца въ тишинъ и глубокомъ молчаніи ума твоего. Собери разумъ и вся помышленія твоя; стани на молитву; впери къ Богу твой умъ и сердце; молися о пастыряхъ духовныхъ, о сродникахъ, о друзьяхъ, о благодътеляхъ, о Государъ и о всемъ міръ. Кайся, проси милости отъ Создателя своего, дабы Онъ тебъ простилъ гръхи тобою содъланныя и присоединилъ тебя къ кающимся и избавилъ бы отъ въчныя муки. Помышляй и сіе безпрестанно, что ни кто не можетъ отъ дълъ оправдатися предъ Господомъ и никто не можетъ быть чистъ предъ Создателемъ своимъ: всъ гръшны и немощны; всъ требуемъ помощи и милости Божіей.

Старайся, дабы отнюдь твои мысли не могли парить по сторонамъ и ни чѣмъ изъ сего міра не занимались, въ такой тишинѣ и глубокомъ молчаніи ума твоего, стани, потупи главу, руцѣ приложи къ персѣмъ, нозѣ соедини вмѣстѣ, очи смежи, дабы ничего земнаго не могъ видѣтп, и собравъ умъ и сердце воедино, зри Бога на престолѣ сѣдяща и судяща, обстоима со страхомъ и трепетомъ Архангелами и Ангелами, Хе-

рувимами и Серафимами, со встми небесными силами; помни адъ и тартаръ, въ который Онъ тебя осудити можетъ: умомъ молась, сокруши сердце твое, плачи, стенай, воздыхай, осуждай себя, укоряй твою душу, раздражиль ты своего Создателя Искупителя многими беззаконіями; въ сокрушеніи пребывая и каяся, проси милости отъ Создателя, дабы тебв простиль грехи соделанные, и избавиль отъ вечныя муки. Смотри прилъжно, дабы была теплая любовь и желаніе нельностное, чтобы отъ всея души и сердца безъ роптанія происходило твое моленіе, устрой себъ молитвы келейныя после всякаго церковнаго правила, по скольку можно, после вечерняго знаменай м'ясто, гдв хощеши отъ трудовъ мало покоиться, и тако возляжи и пока сонъ прикоснется къ тебъ, не упускай изъ устъ и ума и сердца твоего молитвы Іпсусовой, при которой сонъ къ тебъ мирно придетъ, п сладостно тебя усповоитъ; приставникъ же твой Ангелъ Хранитель сохранить тебя отъ всъхъ вражінхъ мечтаній. Если пробудишься ранъе положеннаго часа, то, не облънясь, возстани и мало помолися Богу твоему, и Святому возбудившему тя Хранителю; въруй же точно, что Хранитель твой возбуждаетъ тебя на сіе, почему ты не долженъ лъниться, помолися, дабы ты не отогналъ его отъ себя, а помолясь, паки возляжи, твори молитву до прикосновенія сна.

#### O MOINTBS

#### ОСОБЕННО ВЪ ЦЕРКВИ.

Въ полунощи непремънно востани прежде утренняго славословія; стани предъ Богомъ, и чистосердечно пролей къ Нему молитву. Приспъвшу же времени утренняго славословія, со усердіемъ востани и поспъши какъ можно къ началу Богослуженія Церковнаго. Пришедши въ Церковь на соборную молитву, стани на удобномъ мъстъ, собери всъ силы мыслей твоего разума, дабы не мечтали и не летали по всъмъ страпредметамъ возбуждающимъ наши страсти; берегись какъ можно отъ зрънія очима по сторонамъ, развлекающаго умъ и обольщающаго чувства, и перъдко обременяющаго совъсть и душу твою; старайся какъ можно углубить кръпко въ сердце трое чтеніе и пъніе църковное, и оное напечатлъть на скрижалькъ его. Берегись, какъ можно, чтобы отнюдь не смъть не только о чемъ нибудь разговаривать, но ниже бы на кого, или на что очима воззръть. Внимай чтенію и пънію церковному, старайся, какъ можно, не допущать празднословити уму своему. Если не можеши понимати, слушая пініе и чтеніе церковное, то съ благоговініемъ

тайно твори Іисусову молитву следующимъ образомъ: Господи Інсусе Христе Сыне Божій помидуй мя гръшнаго, старайся углубить сію молитву въ душу и серлце твое. Твори оную умомъ и мыслію, не попускай оной ни малое время удалиться изъ устъ твоихъ; соединяй оную какъ можно съ дыханіемъ твоимъ, и сколько силъ твоихъ есть, старайся при семъ нудить себя къ сокрушенію сердечному, да не безъ слезъ каешися о гръсъхъ твоихъ. Если же нътъ слезъ, то должны быть, по крайней мъръ, сокрушение и стенаніе сердечныя, наблюдай, дабы церковная служба не проходила безъ сего. При семъ же постарайся хранить глубокое молчаніе, дабы во время пенія, или чтенія. или слушанія, ты могъ имъть неразвлекаемый умъ, непорочное сердце и мысли чистыя, ибо чрезъ сіе можешь насытить душу свою пищею духовною, еже есть слово Божіе. При семъ же не возносися, но смирися (Лук. 14, 11.). Господь Богъ гордымъ противится, смиреннымъ же даетъ благодать.

Сіе водрузи въ душу и сердце твое, блюди прилежно, дабы не вознестися. Аще же отъ сего получиши слезы, то старайся, чтобы слезы оныя послужили въ пользу души твоей и омыли бы нечестіе и беззаконія твои. Въ такомъ смиренномудріи и покаяніи долженъ ты всегда пребывати, моля и ожидан, доколь благодать Божія не посътитъ твою душу свыше своимъ Божественнымъ просвъщеніемъ.

Предстоя въ храмѣ Божіемъ воображай, что ты въ самомъ небеси съ Вышними силами предъ Богомъ предстоищь и творишь съ ними всё то, что они тво-

рять. Воображая сіе положи себь таковъ законъ, чтобъ отнюдь не исходити отъ собранія братій твоихъ изъ Церкви до окончанія службы. По окончаніи же утренняго славословія, исходя въ келлію свою изъ церкви, берегись, какъ можно, дабы отнюдь ни съ къмъ не стати, и ни чего не глаголати, паче же всего хранися вреднаго празднословія и смѣха; но гряди спъшно въ келлію свою, не испущая изъ устъ и ума твоего Іисусовой молитвы. Пришедши въ келлію, затвори дверь, и аще можеши, то стани и со усердіемъ, вниманіемъ и благодареніемъ помолись не много о себъ, о родителяхъ, о благотворителяхъ, и о всемъ мірѣ; положи нѣсколько земныхъ или поясныхъ поклоновъ съ молитвою. По семъ возми книгу почитай, обуздай умъ и мысли твои молитвою. Берегись, дабы не парили мысли твои къ предметамъ неполезнымъ, вреднымъ душв. Тако подобаетъ творити и оберегати себя непремънно послъ всякаго перковнаго правила отдохнувши мало.

Если имъещь тебъ врученное какое дъло или общее послушание для тълесныхъ трудовъ; то принимайся за оное, размышляя въ себъ, такъ какъ бы отъ Самаго Христа оное дъло тебъ опредълено, а не такъ какъ отъ человъка. Почему воставай спъшно съ любовію, пребывай въ служеніи безъ роптанія, трудися, измождай свою плоть. Если же нътъ общаго служенія, или порученнаго тебъ дъла, то дълай свое, какое умъешь, рукодъліе, или чтеніемъ книжнымъ насыщай душу твою, или инымъ чъмъ, непрепятствующимъ нашему спасенію.

Внимай безъ лёности, не ослабѣвай тѣломъ, не прислоняйся къ стѣнѣ или столбу церковному; но новѣ соедини равно одну съ другою, и утверди крѣпко 
къ землѣ; руцѣ приложи къ персямъ; главою поникни къ землѣ, а умъ устреми въ небесныя селенія.

Прошу тебя, любителю добродѣтели, пріими вся словеса сія съ любовію сердечною, и поставь себѣ оныя началомъ добродѣтели, ибо кто благочестиво и Богоугодно желаетъ жити: тотъ всякое дѣло Божіе творитъ не съ небреженіемъ, но съ усердіемъ и ревностію, дабы поспѣшнѣе преобразиться въ мужа совершенна, въ мѣру возраста исполненія Христова. Естьли такъ будешь совершенно стояти по чину, какъ выше сказано, и отъ онаго стоянія очень ослабѣеши, или отъ случайной тѣлесной бользни, или старости изнеможеши: то сяди, гдѣ ни есть въ Церкви, дабы не соблазнить брата своего.

Разсматривай самъ въ себъ не отъ унынія-ли и лѣности ослабъваешь, не отъ развлеченія-ли мыслей и
страстей тълесныхъ теряеши кръпость и мужество.
При сихъ разсужденіяхъ, укоряй себя въ нетерпъливости, въ немощи, въ дряхлости, въ лѣности и аки
стыдися Бога и Ангеловъ Его и человъковъ, и помышляй въ своей совъсти, что претерпъвый да конца,
той спасется. (Марк. XIII. 13.).

Аще на молитвъ стоя совершенно не можеши перенести естественной нужды какой, или въ тебъ случив-шейся великой бользни; такъ же себя по вышеписанному укоряй, или если по врученному тебъ послушанію выйдешь изъ церкви; то и тогда съ самоуни-

чиженіемъ помышляй въ себъ, что лишился сопребыванія и наслажденія небесныхъ сожителей.

И если тако будеши разсуждать и укорять свою душу; а претершиши до конца: то отъ силы въ силу приходити будеши, и тълесное здравіе и душевное просвъщеніе отъ Бога получиши невидимо.

Аще же изнеможеши оть утружденія, либо отъ бользни, или по старости льть своихъ, какъ выше сказано, и онаго исполнити будеши не въ силахъ: то можешь, по симъ причинамъ, и отмънить сіи труды: а вмъсто сего нъсколько молиться сидя и лежа съчетками.

Внимай сему крвико, чтобъ отнюдь не пробыть нимало въ келліи своей праздному, ябо праздность первая всему злу учительница, и аще она вкоренится въ кого, тому много трудовъ требуется для истребленія оной.

Берегись, чтобъ отнюдь зрѣніемъ на что или на кого, слышаніемъ чего не соблазниться и не осудить въ чемъ ближняго, или что дерзновенно сдѣлать противу его; бѣгай дерзновенія какъ яда, ибо оное весьма вредитъ всякому человѣку и приводитъ его въ высокоуміе.

## объ осуждени.

Гръшникъ, удержи себя отъ осужденія ближняго. Хотя ты и своима очима будешь видети согрешающаго, старайся какъ можно не осудить его, ибо единъ есть Судія всёхъ Сынъ Божій. Остави тяжесть ближ. няго Всемогущему, смотри заботься объ исправленіи своихъ немощей, ибо за свои гръхи, а не за чужія воздаси отвътъ. Не отвергай заповъдей Божінкъ, которыя для тебя даны, не осуди и не будеши осужденъ, оправдывай ближняго, и не осуждай: да не будеши аки баня, которая всъхъ нечистоту обличаетъ и отъемлетъ, а сама всегда остается нечистоты полна; не радуйся паденію ближняго; ибо бъсы только и супостаты нашего спасенія о семъ радость имѣютъ, для того, что сами уже погибли и востати не Постарайся не осуждати, а молитися, плакати и рыдати о падающихъ, радоватися же о востающемъ отъ паденія и спасающемся, дабы и самому отъ праведнаго Судій страшнымъ судомъ не осудитися. Старайся получить оправданіе предъ Всемогущимъ, глаголи всегда въ себъ сіи слова: кто есмь азъ? гръшникъ есмь и беззаконникъ. Потому себя долженъ обличать, а не другихъ по реченному: глаголи ты беззаконія твоя прежде, да оправдишися (Ис. XLIII, 26). Внимай, брате возлюбленный, Божію Провидінію поучающему насъ осторожности, дабы мы всячески береглися отъ осужденія; о семъ положено слово въ Прологъ Сентября 27-го дня. Былъ нѣкто святаго житія мужъ, услышаль отъ брата о некоемъ брате, что онъ впаль въ блудъ, и святаго житія мужъ воздохнувъ, проглаголаль сій слова: О! зль сотвориль брать оный. И за сіе слово, какое ужасное представилось ему видъніе. Чрезъ нъсколько времени Ангелъ Св., по повельнію Божію, представиль ко осудившему душу согръшившаго, и глагола ко осудившему: виждь, его же осудилъ еси, успе, гдъ убо повелъваещи положити его, въ Царство ли, или въ муку? Старецъ же удивляшеся. Паки рече Ангелъ къ старцу: понеже ты еси праведнымъ и гръшнымъ судія; рцы, что убо велиши о смиренный сей душь, помилуеши или мукамъ предаси ю? Оное сказаль и невидимъ бысть. Мужъ оный осудиль самъ себя, во все время житія своего въ горестной скорби и въ плачъ неутешномъ пребысть.— Палъ онъ Ангелу Святому въ ноги, прося прощенія, и едва прощенъ бысть чрезъ слезы и покаяніе. Октября 22 дня въ Прологъ пишется: Св. житія мужъ Іоаннъ Саваитскій, самъ о себъ объявляя, глаголетъ: слышахъ о некоемъ брате, злу славу имущемъ, и ръхъ: - Охъ! и се взяхся во ужасъ сна и видъхъ себя на лобномъ мъстъ стояща, и Господа Іпсуса Христа стоящаго между двумя разбойниками; устремихся на поклоненіе къ Нему, и егда приблизихся, и се видъхъ обращающагося Христа къ предстоящимъ Ангеламъ,

и глаголюща имъ: изрините сего вонъ, яко антихристъ Ми есть; прежде Моего Суда осуди брата своего. Изгониму убо ми, и яко придохъ изыти изъ дверей, удержася мантія моя в осталася тамо. И абіе возбудихся, глаголахъ въ пришедшему брату и ръхъ ему: золъ сей день мив. Глаголетъ братъ: чего ради? Тогда сказахъ ему все явленіе, какъ лишился покрова Божія и благодати, и отъ того дня уже, по Господню слову, седьмь льтъ сотворихъ блудя по пустынямъ, ни хльба вкушая, ни подъ кровъ входя, ни съ человъкомъ бесъдуя, дондеже видъхъ Господа моего, возвративша дати мантію мою. Разсуди, грешниче, что Богу единому надлежитъ Своя созданія оправдати и осуждати; Онъ всехъ видитъ дела и помышленія, судитъ всякаго противу силы его и разума. Кто можетъ недовъдомыя судьбы Божія испытывати и осуждати ближняго? Господь единъ есть сотворивый всъхъ и создавый вся, Онъ испытуетъ сердца и помыслы. Во всемъ разсмотри прилъжно, не собственный ли свой поровъ судишь во гръхъ другаго. Аки безгръшный самъ и неповинный истязуешь ближняго во гръхъ маломъ, а своихъ и многихъ прегръщеній не видишь и не чувствуешь, не ужасно-ли сіе. - Господь Создатель теринтъ до времени беззаконія твои, а ты осуждаешь и укоряешь во гръхъ брата своего. и помышляешь, что самъ возбуждаеть Господа прекратить и къ тебъ терпъніе, и осудить тебя на въки.

Береги себя, да не явишся тощъ предъ Богомъ. Если что доброе носиши съ собою, то не хвалися самъ, но паче преуспъвай въ дъланіи добра, и по мъръ Бо-

гоугодныхъ дѣлъ, являй себя новымъ, правымъ, измѣненнымъ во всемъ на лучшее. Буди истинный Христіанинъ, который даетъ объты Богу, сооружая въсердцѣ своемъ жилище добродѣтелей в исполняетъ оныя безъ закоснѣнія. Прелестна въ мірѣ жизнь, безплоденъ трудъ, честь непостоянна и ничтожна. Горе надѣющимся на нее. Отъ сего многіе безъ покаянія умираютъ. Блаженны и преблаженны удаляющіе себя отъ міра и отъ похотей его.

#### HACTABLEHIE O TPAUE3b.

Если можеши воздержатися такъ, чтобы въ сутки одинъ разъ принять пищу, и то по захожденіи солнца: устрой сіе для себя съ совътомъ и благословеніемъ старъйшаго, и стяжавшаго опытность и разсужденіе.

Если же удостоять тебя сидъти со всъми вмъстъ на трапезъ: то помышляй въ себъ: кто есмь азъ недостойный, который вшедъ сюда, и како со святыми отцы хощу имъти участіе въ трапезъ? Тако въ себъ помышляя, представляй себя гръшнъйшимъ всъхъ, странникомъ, пришельцемъ и нищимъ. И сидя со братіею за трапезою, имъй страхъ и стыдъніе предъними, аки бы ты предъ Царьми и князи сидълъ. Сотвори себя не дерзновенна даже ни на что и ни предъ къмъ. Избирай всегда себъ низшее и, если можно, послъднее мъсто. Отнюдь не озирайся ни куда и не любопытствуй. Не смотри, какъ кто сидитъ, или ястъ, или піетъ.

Берегись, какъ можно, чтобъ не имѣть привреднаго дерзновенія: не смѣй, прежде благословенія отъ Іерея, или старѣйшаго тебя брата, посягнути на что либо на трапезѣ. Хотя кто и младшій тебя будетъ : однако ты помышляй, что ты недостоинъ начинати ясти или пити прежде брата. Ожидай, пока всѣ начнутъ ясти, или пити: тогда и ты яждь со благодареніемъ, со смиреніемъ и благо-говѣніемъ.

Берегись, какъ можно, испытывать брашно—вкусно ли или нътъ, или что такое, или много ли чего кому предложено, или мало: но старайся имъти чистый умъ.

Не выпускай изъ мысли твоей молитвы Господу Інсусу, и смѣшивай ее языкомъ съ пищею, то есть имѣй пищу во устахъ молитвою растворенную. Отъ такого растворенія не будешь чувствовать въ пищѣ ни какого непріятнаго вкуса и не позавидини ни кому ни въ чемъ, много-ли, мало-ли чего кому предложенную пищу въ гортани твоей, и все пріятно тебъ будетъ.

Укоряй себя, помышляя, что ты недостоинъ такого общенія; и благодари, причащаяся съ братією общей трапезы.

Берегися крѣпко, да не прикоснется твоему уму какое роптаніе, или зависть, чтобъ больше вкусить какой лучшей пищи. Аще же случится тебѣ во умѣ твоемъ почувствовати таковое помышленіе: то лиши себя совсѣмъ лучшей пищи, или вовсе въ той день не дай себѣ ясти, дабы впредь умъ твой не дерзалъ принять оное сластолюбивое пожеланіе.

Итако предложенных брашенъ причащайся съ молчаніемъ и молитвою и все по вышеписанному твори. При семъ же блюдися кръпко и въ семъ: насыщай тъло такъ, чтобы ты не почувствовалъ объяденія,

Digitized by Google

вли обремененія; но имълъ бы еще нъкоторую влябу и чувствуемый гладъ. Питай болъе душу отъ происходящаго во время трапезы чтенія Богодухновенныхъ словесъ и повъстей Святыхъ Отецъ.

Старайся, какъ можно, чтобъ душу и тѣло не разлучно во вниманіи и попеченіи вмѣти: тѣло чувственное брашнами питай, а душу умную Божественными словесы насыщай и украшай.

Несамоосужденна ли еси, душе моя, во грѣхахъ тьоихъ? помысли, окаянный грѣшниче, гдѣ твои обѣщанія ко Христу, и отметанія сатаны и дѣлъ его? гдѣ соблюденіе заповѣдей Божіихъ? гдѣ уподобленіе Христу? гдѣ тѣлесныя и душевныя твои добродѣтеля, которыя въ христіанствѣ клятвенно обѣщался совершать? — также, гдѣ обѣтъ, данный во иноческомъ образѣ? гдѣ вѣра крѣпкая, яже къ Богу, дабы и горы могъ преставити. Гдѣ твое, человѣче, тщаніе, чтобъ день и ночь въ непрестанномъ о дупіѣ своей попеченіи пребыти, и соблюдати заповѣди Господни, которыя дражае злата и камней многоцѣнныхъ: о окаянный! убойся, да не погибнеши въ части злыхъ: поревнуй добрымъ и праведно поживеши.

Такъ всегда помышляя и укоряя себя, ноложи себъ на всякій день, по скольку, по необходимому требованію естества, ясти пищи и питія пити Не только удаляйся, какъ можно, пресыщенія, но берегась и совершеннаго насыщенія. Памятуй вышесказанное, что надлежить столько ясти и пити, чтобы еще изсколько чувствованы были гладъ и жажда.

Съ такими Богоугодными расположеніями вкушая отъ трапезы, остерегись отъ пристрастія къ дучінимъ и болье другихъ вкуснымъ спъдямъ. Берегися сего лукаваго змія, аки Евф шепчущаго тебф. Красно казалось видъть и добро вкусить Адаму и Евъ запрещенный плодъ: но поелику не хотвли лишить себя вкушенія сего плода, то лишились многаго и изгнаны изъ рая. Посему если представится глазамъ и уму твоему одна пища лучшею другой и помыселъ тебъ скажетъ: оставь сію и насыться тою лучшею пищею: то старайся, какъ можно, такой помыслъ и желаніе твое преодольть. Укоряй себя и полагай, что онаго ты ястія в питія недостойнь. Посему предложи оное ближнему, а самъ отнюдь онаго не яждь и не пій: вбо по страсти желаетъ твой помыслъ. Берегись, чтобы не изгнати тебъ чрезъ лакомство твое сокрушевія сердечнаго. Ибо отъ пристрастія желанія пріятнаго ястія и питія раждается злое и душегубное объяденіе и опивство. Старайся воздержаніемъ по малу обуздать себя и отъ великаго пристрастія предохранить.

Внимай прилъжно и сему: если пріидетъ братъ, или кто либо изъ странныхъ посътити тебя любви ради Божія, или по какому дълу предъ Литургіею, то не дерзай разръшити съ нимъ что либо ясти или пити. Тако же твори, если и послъ объда кто пріидетъ: насыщай тъло брашнами, а душу питай молитвою и разсужденіями, или чтеніемъ отъ житія Святыхъ отецъ. Также непрестанно укоряй себя и недостойна оныхъ службъ, или сидънія съ братіею представляй.

Digitized by Google

По трапезѣ иди съ молчаніемъ въ свою келлію, затвори дверь, и, аще сможеши, то съ молитвою и благодареніемъ положи нъсколько поклоновъ, посемъ возьми книгу, почитай мало, и размышляй о прочитанномъ.

Если дни лѣтніе и по трапезѣ имѣешь нужду въ отдохновеніи отъ предшествовавшаго труда: то на уготованное возляги мѣсто и поспи не много, только старайся, какъ можно, удалить отъ себя многій сонъ. Примѣчай, что если ты на трапезѣ по вышеписанному все сотворилъ, ѣлъ и пилъ съ молитвою, вкушалъ умѣренно и безъ пресыщенія возсталъ, то сладко во здравіе поспиши и скоро возстанеши, ибо Ангелъ приставникъ твой возбудитъ тебя скоро.

Если же дни зимніе и сонъ ненуженъ: то по маломъ моленіи и чтеніи, какъ сказано, примися за рукодѣліе, и старайся руками дѣлать, во устѣхъ же и во умѣ молитву неотлучно имѣти. Блюдися, чтобъ не допустить отнюдь празднословити своему уму и тако провождай время.

Приспъвшу же вечернему пънію, поспъщай къ началу, какъ о семъ выше объяснено; вщедъ въ Соборъ, стани со страхомъ, внимай себъ, и исповъдуйся предъ Богомъ усердно и по всему дълай такъ, какъ выше указано въ Церкви стояти.

Смотри прилъжно и за симъ, чтобы ты пришелъ просить пищи не съ такими мыслями, какъ заслужившій оную трудомъ и постомъ; нѣтъ, думай, что ты недостоинъ, но что, можетъ быть, Богъ оному отцу извъститъ, чтобы далъ тебъ ясти. Для сего долженъ

ты смириться отъ души твоея, и укорять себя, какъ нетерпъливаго и немощнаго. Съ такимъ расположеніемъ пришедшему, если дадутъ укрухъ хліба и воды: то благодари Бога и укръпи немощь свою.

Наблюдай и то, чтобы, если бываетъ въ Монастыръ, послѣ вечерни, или послѣ ужина, особливое перковное правило, не оставлять безъ крайней нужды и сего церковнаго собранія, но участвовать въ ономъ съ благоговѣніемъ и усердіемъ, подобно какъ и въ другихъ частяхъ Церковной службы, по предписанному чину.

#### XII.

#### ДУХОВНИКЪ САРОВСКОЙ БРАТІН

#### IEPOMOHAX'S NIAPIOH'S.

Іеромонахъ Иларіонъ, ученикъ вышеписаннаго Игумена Назарія, изъ С. Петербургскихъ гражданъ постриженъ въ монашество въ Валаамскомъ монастыръ въ 1797 году. Скончался въ Саровской пустынъ 12 Ноября 1841 года на 71 году жизни.

Въ монастыръ пребываль всего 50 лътъ и въ послъдствіи былъ общимъ духовникомъ братіи въ Саровской пустыни Это былъ мужъ чистотою жизни извъстный многимъ лицамъ, которыхъ назидалъ и утъщалъ чуднымъ своимъ сладкоглаголивымъ словомъ, и примърною ко всъмъ любовію. Даръ слова его въ бесъдъ столь былъ утъщителенъ, что всякій, слышавшій его, находилъ для себя душевную пользу. Вся жизнь его была посвящена подвигамъ добра, молитвамъ о спасеніи ближнихъ, милосердому врачеванію бользней гръховныхъ, душеспасительнымъ наставленіямъ, и вообще строжайшему благочестію. Но Гос-



# iepomonaxu WAAPIOHS

OBMERNTEILHON CAPOBCKON NYCTUHU,
Chonrasca noadpa 12. gna 1841 roda, na 11 rocy omr
prosegenia, br. nonuneombro npecosbase 44 roca;
nponexocus use l'un kmr-Temepoypechii epasgume.

подь не предопредвлиль подвизающимся рабамъ Своимъ въ здъщей жизни совершеннаго успокоенія, а
попущаетъ, чтобы ихъ встръчали иногда различныя
искушенія, дабы они явились предъ Нимъ якоже злато, огнемъ искушенное, почему и сей добродътельный
мужъ не могъ пребыть безъ скорби, какъ видно изъ
его писемъ, которыя при семъ прилагаются.

Всеусердно благодарю тя, любимый брать, отецъ Андрей! за великое твое и подробное писаніе. Дъло, брате, Божіе къ тебъ и молитвы Преподобнаго Сергія подъйствовали остаться тебъ въ Лавръ. А тому, кто внимаетъ своему спасенію, и трезвящемуся всякое мъсто есть спасительно. «Не мъсто бо спасаетъ человъка, но нравъ и благоугожденіе Богу.» Итакъ живи, брате, и спасайся, в за меня простяка молися. Я и въ Саровъ спасительномъ живу, да худо; въдь мъсто не спасетъ: Іуда и при Самомъ Христъ не спасся. Вездъ, брате, вниманіе себъ и трезвъніе нужно. Прости, брате! Гръшный и послъдній Иларіонъ, приснослабый, усердно нижайшее творю ти поклоненіс.

1839 года. Генваря 28 дня.

Baue Ilpenodobie,

Пречестнъйшій и благоумный монах $\mathbf{v}$ 

Благолюбезный во Христь Інсусы мив барть, Спаситеся о Господа.

Всеусерднъйшую приношу вамъ, сострадальцу мо-ему, благодарность мою за душевно-радостное писа-

ніе ваше ко мнѣ, котрое получиль я исправно, и съ прилучившеюся пріятнѣйшею для меня оказіею восписую вамъ слѣдующее.—Писаніемъ вашимъ вы весьма полезно совѣтуете мнѣ не унывати, а паче великодушно радоватися, помня многія о томъ Апостольскія слова. Сей самый, брате, путь мой и есть. Понеже я ни постникъ, ни молитвенникъ и не подвижнякъ, а напротивъ и ѣмъ и пью, и со всѣми обращаюсь и говорю; но все во славу Божію творю; во всѣхъ же прискорбіяхъ часто воспоминаю и съ воздыханіемъ сердечнымъ восклицаю Златоустовы любимыя слова: «Слава Богу о всемъ!»

Я нынъ довольно вижу и разсуждаю, что меня самъ сладчайшій Іпсусъ, проходимымъ путемъ мося жизни, приготовлялъ къ великодушному несенію возложеннаго на меня креста и помалу приготовилъ такъ, что, съ Его же божественною помощію, онь мит не весьма тягостенъ, паче же веліею мнѣ пользою на вѣкъ мой будетъ. - Я же въдь много лътъ просилъ Господа о перемънъ многомольнаго пути. Вотъ остановилъ Господь. И паки слава Богу о всемъ. Отецъ Архимандрить Н.... на Троицу здесь быль съ неделю и оказываль довольныя для меня ласки, полезныя слова и снисхожденіе, удостоиль съ собою служить. Взяль мой указъ и объщалъ облегчить мою участь. Бывало, я иногимъ говаривалъ следующія слова, а ныне деломъ, съ помощію благодати Божественныя, должно, да и весьма нужно самому исполняти ихъ: «великодушныя доблественныя души свойство есть, въ напасти не отчаяватися; -- благодарнаго же дёло есть, не токмо въ счастіи благодарити Господа: но и въ несчастіи туюжде благодарность являти »— Никтоже можетъ озло бити душу добродътельну, но вся яже страждетъ, прибытокъ себъ вмъняетъ быти. И что можетъ быти лучше сего, какъ сносить жребій свой великодушно и безъ роптанія. Нътъ ничего великодушнье, какъ забывать начесенныя намъ обиды. Сія и симъ подобная размышляя, и самъ себя подкрыпляя, самъ себы глаголю: «Претерпъвай, гръшниче, скорби, въ печалькъ похваляй Бога Ниже безъ труда покой, ниже безъ брани побъда получается. - А побъждающему, глаголетъ Христосъ, дамъ ясти отъ древа животнаго. еже есть посредъ Рая Божія. И побъждаяй наслъдитъ вся: и буду ему въ Еога и той будетъ Мнв въ сына (Апок. гл. 21. ст. 7).» Итакъ любезный брате, даруй Боже вамъ побъждати, а меня побъжденнаго простяка прошу въ молитвахъ поминати. Остаюсь въ надеждъ любви и усердія вашего недостойный Саровскій Геромонахъ Иларіонъ, изъ праха сотворенный, усерднотворю вамъ поклоненіе. нижайшее

Печальнымъ всегда послъдуютъ радостная.

А повинность влечеть за собою наказаніе. Иго мя по Пророку научить.

1828 года, Маія 21-го дня.

Козловской Троицкой монастырь, гдъ, по ложному доносу, О. Иларіонъ былъ подъ эпитиміею.

Пречестный и Преподобный ий Іеромонахь Отець А...., благолюбезный во Христь Іисусь брать, благослови.

Давно я сбирался къ вамъ писать, но замедляемъ быль препятствіями. Нынь же получивь писаніе ваше, восписую на оное слъдующее. За большіе гръхи положены соборныя отъ Церкви великія в Епитимін, которыя въ настоящемъ наказаніи и **ВОПОЈНЯЮТСЯ** надъ явными гръшниками. А исповъдь есть тайное таинство. Мы каемся предъ духовнымъ самому Господу въ тайныхъ нашихъ гръхахъ отцемъ, которому дана власть разрѣшать и вязать: но быть ему духовнику благоразумну и искусну, а не такому, какъ въ Регламентъ упомянуто, что есть такіе духовники, которые держатся требника, какъ слъпые костыля. Итакъ, любимый брате, не унывай отъ паденія, и воюй да много не горюй, дабы врагъ, ранивъ много тебя, не отрубилъ и голову: то есть не привель бы во отчанніе, которое есть, какъ пишеть Ліствичникъ, всъхъ гръховъ мерзостиъе. Не унывай, брате, служи и по благословенію исправляй опредъленную должность рачительно, строго, а паче милостивно и кротко. Рано, брате, угодилъ еси въ начальство, въ которомъ надобно быть адамантскому сердцу, дабы устоять. Но не самъ поискалъ еси, а самимъ Богомъ и начальствомъ поисканъ и опредъленъ еси. И паки скажу: не унывай, а старайся всевозможно гръхи умалять, а не прибавлять. И, по исповъди духовнику, служи со

смиреніемъ. И буде ти во спасеніе, такъ просись, естьли возможно, за неспособностію отъ начальства; легче и лучше быть подъ управленіемъ, нежели управляти. А какъ малые гръхи путь стелютъ къ большимъ, того ради, - бойся, мужайся и трезвися, какъ бы и еще васт искони человъкоубійца врагъ не ввалилъ бы въ подкопную яму, которую онъ уже роетъ. Вотъ что вамъ нужно соблюдать: крепкихъ напитковъ не пить ни по какому дружеству. Женскаго также пола бойтесь и близкаго знакомства не заводите. Великій Арсеній въ годахъ уже быль, но женъ боялся и строго съ ними поступалъ. Съ помощію Господа, соблюди, брате, сія и не будеши въ ямъ и явнымъ гръшникомъ. За тъмъ, пожелавъ вамъ здравія, благополучія, всткъ благъ отъ Господа и веліей милости, остаюсь въ надеждъ любви и усердія вашего, со истребованіемъ святыхъ вашихъ молитвъ, Саровскія пустыни последней Тером. Иларіонъ приснослабый, усердно нижайшее творю вамъ поклоненіе.

1837 года Ноября 16-го дня.

> Пречестный и преподобный и М. Отець А., Спаситеся и возмогайте о Господь.

Усердно благодаримъ тя, благолюбезный брате, за извъщение о себъ, которое я сообщилъ и старцу Александру: мы порадовались о томъ, что ты въ благополучи, а удивились и усердно поскорбъли, въ разсуждении того, съ какимъ неудовольствиемъ полу-

чили бумагу о вашей безвинности; но сіе произошло думаю я такъ, какъ Пророкъ сказалъ и написалъ: « сіе дѣло оболгающихъ мя предъ Господемъ. » Но и то писано есть: « Премудрому все равно, хоть страждетъ, хоть болитъ: но какъ за добро, за все Бога благодаритъ. » За тѣмъ желаю тебѣ, любезный брате, всѣхъ благъ отъ Господа, благословенія и веліей милости и начавшійся великій постъ препроводить во здравіи душеспасительно, окончить благополучно и поклонитися спасительнымъ страстемъ и Святому Христову Воскресенію. Остаюсь духовный твой отецъ Іером. Иларіонъ, въ Саровъ послѣднѣйшій: усерднонижайшее вамъ и со старцемъ Александромъ творимъ поклоненіе, и просимъ тя, брате, незабвенно насъ имѣти предъ Господемъ въ молитвахъ.

1838 года, Февраля 21 дня. Саровъ.

«Начнемъ людіе непорочный постъ, иже есть душамъ спасеніе, поработаемъ Господеви со страхомъ, елеемъ благотворенія главы помажемъ и водою чистоты лица умыемъ. Аминь.

Прости, брате, долго не увидимся.

 $oldsymbol{\mathit{L}}$  Благолюбезный брать и отець  $oldsymbol{\mathcal{A}}$ .,

Спасися и возмогай во благодати Господа нашего Іисуса Христа.

Поздравляю тя съ преселеніемъ изъ Сарова и съ опредъленіемъ въ новое благожительство во Святую

Толшевскую обитель. И даруй тебь Боже, милый брате, въ новомъ мъсть обновлятися всегда новою благодатію, и расти и успъвати во благодати и разумь Господа нашего Іпсуса Христа; и Той да утвердить тя и укрыпить, во еже работати тебь Ему Господу въ преподобім и правдъ. Писано бо есть: къ себъ восходи, человъче, и буди новъ вмъсто ветхаго, и прочая. Древо пересаждаемое болить и требуетъ воды и подпоръ съ привязаніемъ. — Вода слезы; и аще кто не имфетъ ихъ, тому вельно воздыхать часто; подпоры - искусные старцы; привязаніе-слово Божіе, слово Святое. «Блаженъ мужъ, иже въ законъ Господни поучится день и нощь. Благъ мив законъ устъ твоихъ паче тысящь злата и сребра. Испытайте писанія, яко въ нихъ есть животъ вѣчный » Чего всеусердно тебв желая, остаюсь въ надеждъ любви и усердія вашего сомолитвенникъ, брате, твой, последній въ Сарове Іеромонахъ Иларіонъ, простякъ, усердно нижайшее творю тебъ поклоченіе, посылаю благословеніе, а за приписаніе вашего почтенія благодареніе.

1838 года, Іюня 30 дня.

Всяка добродѣтель, безъ смиренія бываема, нѣсть добродѣтель, пишетъ Авва Доровей. Якоже бо не возможно кораблю безъ гвоздей устроену быти, тако не возможно безъ смиренныя мудрости спастися, — слово Синклитикіи. Селеніе бо и покой Духа Святаго смиренномудріе есть, и любовь, и кротость, пишетъ

Преподобный Макарій. Таковы и прочів заповъди Господни. Прости, брате, прости.

Благолюбезный брать отець Д....,

Спаситеся о Господъ.

Два дружескія писанія твои получиль я со удовольствіемь, и благодарю тя, любимый брате, за память о мнв грвшномь. Отець Александръ еще живь и борется съ бользнями, молится о нась и за себя Богу, и посылаеть тебь нижайшій поклонь. А преставились оть нась во внъ въкъ Отець Пайсій и Отець Гессей, понимай, брате, ихъ въ молитвахь — По прошенію твоему, брате, посылаю исповъдную книжицу, надъюсь пріятна ти будеть; и тако остаюсь въ надеждь любви и усердія вашего всеусердный доброжелатель. Желаю тебь здравія и благополучія, наипаче вычнаго спасенія убогій Саровичь, Геромонахъ Иларіонь, приснослабый и худо живущій, такъ какъ видыль ты и знаеши.

1839 года, Августа 19 дня. Саровъ.

Благолюбезный брать отець Д...,

Спасися и возмогай о Господъ.

Я надъюсь, вы получили мое письмо, въ коемъ извъщалъ я о старцъ Александръ, а вынъ извъщаю васъ и еще, что, по долговременномъ его отъ болъз-

ни страданіи, Августа 5-го, въ нощи, онъ скончался и прешель во инъ вѣкъ, въ торжествующую отъ воюющей церковь, идѣже животъ нашъ сокровенъ есть со Христомъ въ Бозѣ. За нимъ же и туда же послѣдоваль и отецъ Иларій, окончивъ страданія водяной болѣзни, 16-го Августа же. Тотъ и другой масломъ особорованы, и часто причащали ихъ и соборнѣ отпѣвали ихъ. Вѣчная буди имъ память и со святыми упокоеніе, а намъ, брате, даруй Боже еще подольше пожити и преподобіемъ Господу послужити. За присланіе Святыхъ образовъ и паки благодарю тя, милый брате; и впредь остаюсь въ надеждѣ любви и усердія вашего убогій и послѣдній въ Саровѣ чернецъ Иларіонъ в усерднонижайшее творю ти поклоненіе.

Велія высота — смиреніе.

1840 года, Сентября 17 дня. Саровъ.

#### НАСТАВЛЕНІЯ НОВОНАЧАЛЬНЫМЪ

# IEPOMOHAXA NIAPIOHA

#### о молитвъ.

Глава и начало всъмъ добродътелямъ есть молитва, о которыхъ сказано Апостоломъ: непрестанно молитеся то есть, еже призывати имя Божіе всегда, аще убо беста не ста не ста не ста не кодимъ, аще дълаемъ, аще ядимъ, аще что ино творимъ; на всяко бо время и на всякомъ мъстъ подобаетъ призывати имя Божіе; сице бо потребляется искушеніе вражіе, пинетъ Златоустъ. Бій ратники, глаголетъ Лъствичникъ, именемъ Іисусовымъ, и сего кръпчайши оружія не обрящения ни на небеси, и ни на земли. Молитва есть печали и унынія прогнаніе, кротости и безгнъвія прозябеніе, радости и благодаренія явленіе и безчисленныхъ благъ пріобрътеніе и пріумноженіе.

## О САМОУКОРЕНІИ.

Самоукоренію подобаеть обучаться, то есть, всегда себя во умь своемъ винить, а не людей; себя уко-рять, а не другихъ, и себя называть юродивымъ и

безтолковымъ, сонливымъ и нерадивымъ, лънивымъ и небрежнымъ.

Имъяй самоукореніе имать покой, пишетъ Авва Дороей, и никогда же смущается: таковому аще случится бользнь, обида, притьсненіе, и прочее какое несчастіе, онъ все гръхамъ своимъ приписуеть, и Бога благодарить; таковаго аще Настоятель наказуетъ, или бранитъ, онъ все то за благо пріемлетъ, и почитаетъ дъломъ Божественнымъ. Гордость вселяется въ человъка тогда, когда онъ еще совершенно не познаетъ себя, и такъ познавай себя и всемърно берегись гордости и тщеславія, какъ великаго вреда душевнаго, отгнать же ихъ отъ себя ни чъмъ не можешь, какъ только безпрестаннымъ самоукореніемъ и уничиженіемъ самого себя.

#### О САМОПОЗНАНІИ.

Оно есть, еже почитати себя ко всёмъ вышнимъ должностямъ не способнымь и недостойнымъ. Знати себя, еже есть считать безтолковымъ, сонливымъ, нерадивымъ и лёнивымъ и проч.; не внимать чужимъ грёхамъ, а на свои смотрёть, и о нихъ каятися всегда; о себе разсуждать, и себя осуждать, и ни во что внёшнее, кромъ своея должности не вмёшиватися: себе искушайте, аще есте въ въръ, пишетъ Апостолъ.

## о кротости.

О сихъ небесныхъ добродътеляхъ: о кротости и смиреніи, Самъ Господь учитъ насъ, глаголя: научитеся от Мене, яко кротокъ есмь и смиренъ сердцемъ,

Digitized by Google

и обрящете покой душамь вашимь; ни отъ Ангеловъ, ни отъ человъковъ, но отъ Мене, глаголетъ, научитеся то есть, отъ вышнія Премудрости. Вившняя кротость да является въ семъ: кроткое да будетъ тебъ хожденіе, кроткое съданіе, кроткіе взоры, кроткое слово; вся сія теб'в да будуть, отъ сихъ бо истинный Христіанинъ явишися; одъяніе бо мужа, смъхъ зубовъ и ступаніе ноги, возв'єщаеть о немъ. Душевная же кротость есть, т. е. по внутреннему человъку: удержаніе гитва, укрощеніе ярости, и егда кто отъ кого опечаленъ бывъ, могій же отмстити, не отмщеваетъ, и пріемля досады, напротивъ не досаждаеть. Кротость же есть, еже не досадити никому же ни въ словеси, ни въ дълъ, и ни въ повельнии, но всякому человъку нравами своими сладитъ сердце, по глаголу Господню: на кого воззрю, токмо на кроткаго и молчаливаго. И по Пророческимъ словамъ: наставитъ Господь кроткія на судъ (на благоразуміе), и научить кроткія путемъ Своимъ. Яко благоволить Господь въ людехъ Свопхъ, и вознесетъ кроткія во спасеніе. Кротцыи же наслідять землю, и насладятся о множествъ мира (Пс. 35, 11). А какой человъкъ покой и миръ получаеть отъ крогости, - о томъ пишетъ Златоусть, глаголя: ньтъ ничего кръпчае кротости, нътъ пичего сильнъе; она душу нашу во всегдашней хранитъ тишинъ, паки въ пристанище ввести тщится, и всякаго удовольствія виною намъ бываеть; и ничто такъ душу въ покоб и великой тишинъ не поставляеть, какъ кротость и смиренномудріе. Сіе вськъ выцевъ честныши есть тому, кто стяжалъ

оныя добродьтели; сіе всякаго достоинства и славы полезнье есть. Душа правая есть, глаголеть Льствичникь, сожительница смиренію; а злая есть раба злобы; души кроткихъ наполняются знаніемъ; но души гнъвливой разумъ покрывается мракомъ невъдънія. Кроткая душа пріемлеть словеса премудрости. Мнози бо высоцы и славни, но кроткимъ открываются тайны, пишеть Сирахъ.—Кто же ненавидить огорчевающихъ, тотъ ненавидить кротость; бъгаяй же огорчевающихъ, бъгаетъ еже о Христъ покоя,—слова Аввы Доробея. Въ кроткихъ сердцахъ опочиваетъ Богъ, а душа безпокойная есть жилищемъ діаволу; кроткая душа есть престолъ простосердечія, но гнъвливой умъ есть рабъ злобы.

#### О СМИРЕНІИ.

Смиреніе наипаче стяжати потщися. Смиреніе есть истинное своего начтожества познаніе, и самого себя презрѣніе. И егда кто немощь свою, грѣшначество и неключимость свою зная, нимало не превозносится умомъ своимъ, но имать себя хуже всъхъ, гръшнъйша и посльдныйша всыхы, и у всыхы поды ногами: тоты смирень есть. Аще ли же и каковую доброд тель исправитъ смиренный, онъ приписуеть не своимъ силамъ, а Божіей помощи, въ сходственность словъ Іпсуса Христа, глаголющаго: аще сотворите и вся повельниая вамь, глаголите, яко раби неключими есмы. Безь Мене бо, глаголетъ Господь, не можете творити ничесоже. Смиреніе есть, еже разумъти себе, и о себъ ничтоже. Ко избъжанію искушеній, наппаче кротость со смиреніемъ духа и 131

всегдащнимъ бодрствованіемъ ума наизучше послужить можетъ. Велія высота смиренія, по слову Преподобнаго Макарія, знатное достоинство и честность смиренномудрія. Нъсть смиреннаго выше, и худъйшаго о Христъ славнъйша; и нътъ благополучнъйшаго пути, возводящаго на небо, въ жизнь въчную, паче смиренія, по свид'втельству Истины. І'д'в н'втъ св'вта, тамъ все тьмою покровенно; а гдф нфтъ смиренномудрія, тамъ всь дела наши гнусны предъ Богомъ, глаголетъ Лъствичникъ. Въ смиренныхъ Богъ вселяется, отъ гордыхъ же изгонится; идъже бо смиреніе: тамо слава Божія возсіяваетъ. Гордость враждебница Христу, смиреніе же пріятно Ему есть, -слова Димитрія Ростовскаго. Хотя бы кто безчисленныя добрыя дела сотвориль, и всякую добродетель совершиль, а самъ о себъ высокомудрствуеть, тотъ всъхъ бъднъе и окаяннъе, - Златоустовы слова. Истинное благополучіе челов тка въ сей жизни, по словамъ Св. Амвросія, состоитъ въ смиреніи, а не въ возвышеніи. Ничтоже тако творить сердце сокрушенно и душу смиренну, яко же уединятися въ разумъ, и отъ всъхъ молчаніе. Смиреніе есть основаніе Христіанства. Внимай же крѣпко и сему: Аще прилъжно по сему наставленію начнешь сохраняти себя, то не потерпить сего завистливый бъсъ и воздвигнетъ на тебя либо отъ Начальника искушенія, дабы искусить твое смиреніе и кръпость, или лживыхъ и нерадиво живущихъ вооружитъ на тебя; и станутъ тебя укоряти, ругати, а можетъ быть и заушати, презпрати, ненавидъти и симъ самымъ много скорбей тебъ наносити, но ты,

въ такомъ случат, еще болте прилтпися къ молчанію и смиренію. Держи безпрестанно молитву Господу Інсусу во устъхъ и въ глубинъ сердца твоего, дабы тебъ на нихъ за оное нимало не пороптать и не оскорбиться отнюдь, съ благодареніемъ все принимай, помышляя въ себъ: како могу азъ окаянный на брата моего гивватися всуе? и при томъ безпрестанно помни свои гръхи: ибо и ты если не заушалъ, то укорялъ, злословилъ, пересмъхалъ и поношеніями ближняго уязвляль и обидою ближняго возставаль на Христа Спасителя и уязвляль Его. Почему ты и должень отъ всей души признавать себя болье достойнымъ терпъти, нежели сколько терпишь; вспомни слова, которыя Христосъ Спаситель сказалъ о благотворени ближнему; и которыя равномърно относиться должны и ко всякому обидному слову или дълу противъ ближняго, что ближнему своему сотвористе, то, глаголетъ, Миъ согвористе; при семъ поминай Его страданія даже до смерти, Его благость превеликую и Его къ намъ любовь, терпящую неправды наши, и разсуди, какъ не трудно тебь понести ради Его малыя скорби, и при томъ съ Его върною помощію, если върно возжелаешь ея. Если тако благо будеши разсуждати и съ любовію претерпиши искушенія: то скоро обрящеши Христа Спасителя помощь и утъщеніе.

## о послушании.

Святое послушание старайся со усердиемъ безъ роптанія и съ отвержениемъ своея воли проходить; опре-

дъленную же должность со вниманіемъ и разсужденіемъ нести, аки отъ Самаго Господа наложенную, понеже писано есть: имъя Игумена аки Самаго Бога, братію же яко Ангели Божій. Иже повинуется старъйшинъ, рекше Игумену, сей Ангеломъ подражаетъ; противляяйся же ему, тотъ діавола вселяетъ въ сердце свое. Господи помилуй! страшно слово сіе, еже пишетъ Св. Ефремъ Сиринъ. Христосъ Спаситель образъ показалъ намъ Самъ Собою: смирилъ Себе, послушливъ бывъ даже до смерти; иже укоряемь, противо не укоряше; стражда, не прещаше. А противоглаголяй, мечь обоюду остръ: однимъ концемъ себя, а другимъ ближняго поражаетъ. Имъй ко всей братіи доброе расположение и горячую любовь: имъй сердце, око и лице веселое, благоговънія духовнаго исполнено, привяжися кръпко ко всему братству душею своею, и служи оному искренно, безъ всякаго лицемърія. Не позволяй себъ подумать, чтобы за оное отъ коголибо похвалу получить: но воображай, что ты служишь Богу и Ангеломъ Его, каковаго служенія ты совствить не достоинть; но слава Богу, что Господь сего служенія тебя сподобиль.

Смотри прилъжно, не вооружается ли на тебя гордый и тщеславный помыслъ, будто ты въ служеніи братіи все прекрасно творишь, старайся какъ можно, не допустить въ себъ дъйствовати неполезному, лукавому и душепагубному помыслу тщеславія, ибо оно тонко входитъ въ душу человъка, такъ что онъ иногда совсъмъ не примъчаетъ, какъ помыслъ его возносится, и готовитъ ему паденіе. Твори всегда то, что

тебъ повелитъ, или что прежде благословитъ на всегда, или о чемъ тебя попросятъ: самъ же собою ни за что общее не дерзай приниматься, каково-бы то дело ни было. При рукоделіяхъ, или послушаніяхъ. храни, сколько силъ твоихъ есть, во устахъ, во умф и мысляхъ молитву и драгоцинийшее душеспасительное молчаніе, старайся также какъ можно внимать себъ, бодрствовать вниманіемъ надъ своею душею и чувствами, среди рукодблія, или послушанія, которыми ты занимаешься. Если съ тобою кто нибудь на томъ же послушанія: то поклонись ему низко со смиреніемъ, и тихимъ гласомъ сотвори молитву: получа же благословеніе, дълай по вышесказанному чину съ молитвою, съ любовію, съ усердіемъ и съ полнымъ вниманіемъ; ділай не какъ предъ человікомъ, но совершенно какъ предъ Богомъ и Его Ангелами, ибо не человъкомъ работаения, но Самому богу трудицися. Помышляй, что всякъ творяй дело Божіе съ небреженіемъ проклять, и челов вкоугодникъ есть: и храни себя, какъ можно, отъ небреженія и человъкоугодія.

## о совъсти.

Совъсть чистую и откровенную подобаетъ имъть, глаголющу Апостолу: и азъ подвизаюся, непорочну совъсть имъти всегда предъ Богомъ и человъки: уповаемъ бо, яко добру совъсть имамы во всемъ, добръ хотяще жити. (Евр. гл. 13.). Якоже невозможно есть безъ облака изліятися дождю: тако невозможно безъ

совести благія благоугодити Господу. Сего ради неточію, яже глаголемъ, но и яже помышляемъ, открываемъ отцемъ; являемое бо свътъ, а неявляемое тьма есть. Мы нъкогда будемъ судитися не по книгь знавія и разумівнія, но по книгі чистыя совісти. Испытывай, возлюбление, прилъжно себя и свою совъсть; естьли не въ томъ, то въ другомъ грахъ, если не въ большомъ, то въ маломъ; если не дъломъ, то словомъ и помышленіемъ, ты находишься повиннымъ. Согръшивина. то брата не видишь помышленія, ни сердечнаго сокрутенія, то како можешь судити. Полагаю, что яногда лучше пасти самому и возстати, нежели осудити ближняго, потому что сограшившій побуждается къ уничиженію себя и покаянію, а осуждающій согрышившаго закоснываеть въ мечтаніи о себь и въ гордости. Что въ дневные часы согръщинь, то по возможности немедленно исповъдывай. Послъ вечерней трапезы, ты долженъ пойти своему духовному Отпу, поклонися ему, аки Самому Христу, пади на колћна, открой ему состояніе души твоей въ продолжении минувшаго дня, испытывая себя во всемъ, что сотворилъ на дълъ или худо помышляль, или говориль, или дозволиль себв противное совъсти своей, или въ чемъ тщеславился, или чыт сордился, или кого оскорбиль, или самь оскорбылся на ближняго, или поропталь, или осудиль ближняго. Старайся примътить и обличить и самые тонкіе помыслы, нарушавшіе чистоту твоей совъсти; если не можешь всего помнить: то на бумагв записывай, что ты долженъ исповъдывать. По такой тонкой истинной исповеди, разрешение и прощение принявъ, аки отъ

Самаго Бога и поцъловавъ Образъ и Крестъ, поклонися до земли духовному твоему Отпу и иди молча въ келлію свою, сердечно благодаря Бога, что Онъ удостоиль исповеди и умиротворенія совести. За неимъніемъ духовнаго Отпа, по пуждъ, брату Обители. или другому близкому у тебя человъку, богоугодно живущему, и духовный разумъ имфющему, можешь всповъдать то, что смущаетъ твою совъсть, в просить его молитвъ и благословенія, если же и таковаго близь себя не имъешь: то во слухъ Ангелъ и Архангелъ со слезами, со обличениет и укорениемъ и жальніемъ сердечнымъ веліимъ исповьдуяся Богу, бей перси своя, и, если совъсть въ чемъ зазираетъ и обличаетъ, то и наказаніе нъкое духовное себъ положи, и тако твори, пока получищь возможность духовному твоему Отцу все оное исповедать. Къ духовному же твоему Отцу, или Наставнику, которому ты долженъ исповедывать дела и мысли твои, имей любовь, непоколебимую въру, и такое почтеніе, чтобъ ни въ чемъ его не осудить, не смутиться, если будутъ оглаголивати и осуждати его. Если бы и показалось тебъ, что онъ согръщаетъ: но ты не смутись и въры своей къ нему не умали; укоряй же себя сколько можно, а не его, глаголи въ себъ сіи слова: Я грешный воззрыв на отпа своего нечистымы окомы и по своей нечистотъ сужу о немъ, а отъ того не вижу его непорочности, тако обличи себя, молись прилъжно о немъ ко Господу Богу, о исправлении его; если и въ самомъ дълъ онъ преткнулся, помышляй о семъ такъ: Господь Богъ попустилъ на него искушение, а я какъ могу гръшный его судити, не видя его дълъ, ни покаянія? Могу ли я прозръть въ душу его? Если онъ и погръшиль: то можеть быть уже совершенно покаялся и совершенное получиль отъ Бога очищеніе, не упускай изъ сердца и помышленія своего и сихъ словъ: своему Господеви стоить и падаеть; а я что за судія.

# NIHAPROM O

Молчаніе, по словамъ Преподобнаго Арсенія, есть корень безгрѣшія, а потому новоначальнымъ весьма нужно оное имѣть. Молчаніе же да будетъ до вопроса; мало говори, да и то тихо, а безъ нужды не говори. Иже хранитъ своя уста, соблюдаетъ свою дуду; дерзливъ же устнама, опорочитъ себя. Молчаніе собираетъ, многословіе же расточаетъ. Премудрый учитъ глаголя: буди скоръ услышати, а косенъ глаголати, и косенъ во гнѣвъ; молчаливый есть многъ въ разумѣ.

# вяст не пот наст о волъ.

Своея воли не исполняй, изъ своего разума ничтоже не составляй, и тъмъ избавишися роптанія, совлецыся своея воли, яко срамной одежды: понеже своя воля всъхъ худыхъ дълъ вреднъе есть. Послушники всъ спаслись, а своевольники повредились, а иные и погибли; паденіе безмольнику, оставленіе молитвы; а послушнику, составленіе своего разума. И азъ ино паденіе иноку не въмъ, глаголетъ Авва Дорофей, отъ

еже составляти свой разумъ, и Петръ Дамаскинъ: паки дъланіе наше иноческо да въмы, яко всюду можемъ спастися, аще хотънія наша оставимъ.

## о прощении.

Когда же въ чемъ яко человъкъ согръшишь, въ томъ предъ Богомъ кайся; аще ли же укоренъ отъ кого будеши, тогда безъ всякихъ отговорокъ, скорве съ поклоненіемъ проси прощенія, глаголя: прощенія прошу, согръшиль, виновать. Добро бо есть протику всякому словеси, учить Авва Дорофей, глаголати: прости. Аще ли кто тебе укоритъ, досадитъ, или инако чымь обидить, на того брата не гиввайся; но отшедпрочь, сотвори о немъ молитву въ Богу тако: Господи, прости его, и ту обиду бъсу причитай, понеже бъсъ насъ научаетъ другь друга обяжать; и никому ни въ чемъ никогда не лги, и зла на сердцв ни какого не держи; понеже ненавидий огорчевающихъ, ненавидитъ кротость, бъгаяй же огорчевающихъ, бъгаетъ еже о Христь покоя; иже отметаетъ наказаніе, ненавидить себе; соблюдаяй же обличенія любитъ свою душу, -- Спраховы слова.

## О ТЕРПЪНІИ.

Старайся, какъ можно, съ помощію Божіею пріобръсти терпъніе въ перенесеніи лишеній и скорбей; проси, толцы, ищи день и нощь; и обрящешь отъ Христа Спасителя помощь и кръпость терпънія, если отъ души и сердца твоего желаешь. Подобаетъ обу-

чатися великодушному терптнію, вся приключающаяся намъ безропотно терпъти. Терпъніе мы тогда будемъ имъти, егда вся приключающаяся намъ, и веселая и скорбная безъ разбору, аки отъ руки Божіей будемъ принимати. Въ терпъніи вашемъ стажите души ваши, поучаетъ насъ Христосъ. Терпи, рабе Господень, и пріобрящени твою душу, юже погубиль еси гръхами. Въ терпъніи соборъ есть всъхъ, ими же души наши спасаются, доброд втелей, глаголющу Св. Ефрему: теритніе стяжавый всякой добродттели касается, радуется бо въ скорбъхъ и въ бъдахъ благоискусенъ, въ напасти веселится, на послушание готовъ, любви исполненъ, въ досаждении славитъ, въ укоризнахъ смиряется, въ бъдахъ непоколебимъ. Терпъніе стяжавый, стяжаль есть упованіе, и всякими добрыми дълы украшенъ таковый. О прочихъ же добродътеляхъ многихъ, какъ о въръ, о надеждъ и любви, читай самъ святыя книги, и слушай поученія, чрезъ что сділаепися мудрымъ и наследищи вечная благая, о Христв Інсусв Господв нашемъ, еже и буди всъмъ намъ получити Его же помощію и благодатію Божественною. Аминь.

## РВЧЬ,

ГОВОРЕННАЯ ПРИ ГРОБВ ДУХОВНИКА САРОВСКОЙ ПУСТЫНИ

#### **ІВРОМОНАХА НЛАРІОНА**.

Итакъ, странникъ земли, ты кончилъ свое путешествіе; преплыль море искушеній и бъдъ, обръль себъ покой! Но что за сонмы окружаютъ тебя? Виждь, отче и наставниче нашъ! се чада твоя пріидоша въ тебъ не кончину твою зръти, но отъ медоточныхъ устъ твоихъ глаголы живота въчнаго слышати; а ты спишь, сомкнувъ и очи и уста свои. Возстани! и благослови!! Увы, онъ бездыханенъ!... Отче, умолкли твои привътливыя слова, съ которыми всъхъ встръчалъ ты и отпускалъ отъ себя. Третьяго дне еще глаголалъ ты: прости, брате, до свиданія, а самъ оставилъ свътъ. Увы, какая плачевная утрата! гдъ нашъ отецъ? Гдв нашъ наставникъ? Чего мы лишились? Отче! отче! пробудись и вонми! несчастная бъдность просить милостыню; за вратами странникъ жаждетъ твоего утъшенія: больной, едва дыша, ждетъ твоего посъщенія, молитвъ и разръшенія; падшій въ искушеніе ждеть отрады въ своей бізді, звонь колокола

зоветь тебя въ Соборъ, — на пѣніе и молитву, сыны Церкви тамъ ожидають тебя съ приношеніями для безкровной жертвы. Но пѣтъ, вѣрно, ни звукъ колокола, ни мой голосъ, ни голосъ всѣхъ насъ не силепъ возбудить тебя отъ столь крѣпкаго сна! покойся до гласа трубы Архангельской!

Боже! Ты зриши нашу скорбь, слышиши стенанія сердецъ нашихъ, зриши токи слезъ, орошающихъ очи наши; дерзаемъ тебѣ рещи: гдѣ имамы наставника и совѣтника ко спасенію нашему? гдѣ обрящемъ утѣшеніе въ скорбѣхъ и напастѣхъ? И аще Твой глаголъ, иже хощеши всѣмъ спастися и въ разумъ истины пріити, и аще спасеніе пріобрѣтается во мнозѣ совѣтѣ: то вскую взялъ еси сего мудраго паставника, руководителя и пѣстуна нашего?... не смѣемъ болѣе рещи. Правда Твоя, правда во вѣкъ, и слово Твое истина: земля еси, брате, и въ землю вдеши, аможе и мы вси.

Сего ради припадающе, молимъ Тя, благоутробне Господи! сотвори милость Твою съ преставльшимся отъ насъ симъ рабомъ Твоимъ, не вниди въ судъ съ нимъ; аще бо беззаконія назриши Господи, то кто постоитъ, аще и единъ день житія нашего будетъ на земли. Насъ же, осиротъвшихъ въ поученіи слова твоего и истины, пріими въ руцъ Твоего Владычняго защищенія и буди намъ Самъ руководителемъ и вождемъ на пути нашего спасенія, и доведи къ Себъ—источнику нашего спасенія, живота и свъта! Мы же дадимъ послъднее цълованіе незабвенному нашему

отцу и мудрому наставнику, оросимъ прахъ его слезами съ возношениемъ теплыхъ молитвъ о упокоения его въ нѣдрѣхъ Авраамлихъ. Ты же, отче нашъ! молимъ тя послѣдиимъ нашимъ прошениемъ, аще дастъ ти Господь дерзновение къ престолу величествия Своего, не забуди насъ, якоже объщался еси, посѣщая души и сердца наша, испрошениемъ благодати отъ Господа нашего Іисуса Христа.

Во устахъ же и сердцахъ нашихъ да не умолкнетъ сей присный стихъ: въчная память!

Прости насъ, миръ тебь, пди съ миромъ въ обитель небесную, уготованную тебъ отъ сложенія міра. Аминь.

Особенными свойствами бестды отца Иларіона были любовь и кротость. Кто бы ни быль приходившій къ нему, и какимъ бы ни быль обремененъ гртхомъ, онъ никогда не порицаль его укоризненно, не дталь строгихъ выговоровь, и ни на кого не возлагаль тяжкаго бремени, самъ неся крестъ Христовъ съ его скорбями. Если же и обличалъ кого, то всегда тихо и кротко, растворяя увъщанія смиреніемъ и любовію, и стараясь возбуждать дъйствія совъсти чрезъ указаніе путей спасенія. Ни богатые, ни бъдшые, ни простые, ни вельможи не выходили отъ него безъ наставленія. Для встахъ доставало живой воды отъ устъ смиреннаго старца, всть ощущали кроткую силу любви его; особливо же заботился онъ о ттахъ, въ комъ видть расположеніе къ добру; почему утверждая ихъ

совътами и наставленіями, всегда указываль имъ опасности на пути спасенія и возбуждаль къ любви Божіей своею любовію. Онъ поучаль приходившихъ къ нему изъ братіи: «Келлія духовная: — смиреніе утвержденіе, фундаментъ; — терпъніе — огражденіе, стъна; - любовь - покровъ, крыша. Временное искушеніе, но въчная награда. Въ чемъ бляжняго зазришь, въ томъ самъ постраждешь: аще видиши человъка согръщающаго, не осуди его, но помолися о немъ единому человъколюбцу Богу, чтобы его Господь Богъ исправилъ, а тебя отъ гръха-паденія избавиль. Всякаго вмъняй себъ въ отца и благодътеля, а себя — въ подножіе всъмъ. Не повъдай ни малаго претвновенія братня; это весьма раздражаеть Бога. Дъла Христіанина: 1) молитва; 2) чтеніе и слушаніе Божественнаго Писанія; 3) занимайся рукодівнь послушанія. Брань воину мала есть и кратковременна; монаху же до отшествія къ Богу. Аще хощеши быти монахъ, сіе да имаши, еже терпъти добръ. Покою нашь небесный! Куда мы пойдемь и гдъ тебе обрящемъ? Пойди, куда хочешь, живи, гдъ хочешь, и гдъ жить ни будешь, а креста терпънія не избудешь Имъй въ себъ, яко всякъ человъкъ лучше мене есть; безъ мысли бо сея аще вто чудеса сотворитъ, но далече будеть отъ Бога. Считаяй себе недостойнымъ быти въ числъ братіи, сей скончаваетъ вся книги.»

Старецъ Иларіонъ часто приводилъ и сіп достопримъчательныя слова Св. Іоанна Златоустаго, особенно живущимъ въ мірѣ и требующимъ его назиданія: «велика крила милостыни: пресъкаютъ онѣ воздухъ, мимо луны пролетаютъ, солнечные лучи преходятъ, на самый небесный верхъ восходятъ, да и тамо не останавливаются; но и неба достигаютъ, Ангельскіе соборы минуютъ и лики Архангельскіе и вся небесныя Силы и стоятъ предъ Царскимъ престоломъ.»

# alli.

# IEPOMOHAX'S EBFEHIN.

Въ настоятельство Игумена Нифонта преставился въ Саровъ въ глубокой старости Іеромонахъ Евгеній, усердный служитель обители. Сей смиренный, благоговъйный старецъ, имълъ истинный образъ благочестія и кротости. Посему новоначальные, поступая въ обитель, съ особенною довъренностію поучались отъ него трудолюбію, молитвословію и прочимъ иноческимъ добродътелямъ. Душа его, проникнутая благочестіемъ, обращала на него вниманіе новоначальныхъ послушниковъ и старческое его обращение заставляло ихъ уважать его и дъятельно подражать его цъломудрію, послушанію, кротости и смиренію. Онь такимъ образомъ много споспъществовалъ ищущимъ спасенія въ преспъянію въ духовной жизни. слъдствіи онъ быль избранъ духовником в не малое время проходиль сіе послушаніе съ пользою для ближнихь. По своему смпренномудрію и искренному усердію къ спасенію ближнихь, онъ и самь искаль мудрыхъ совьтовъ у опытныхъ старцевъ, и для сего имъль духовную переписку съ благоговъйными мужами, отъ коихъ получаль назпдательныя письма. Здъсь прилагаемъ нъкоторыя изъ нихъ.

# Преподобивищій и всечестныйшій Іерожонахь

Отецъ Евгеній,

# о Христь любезныйшій брать и другь!

Не удивляйтеся, любезнайшій брате, что приходя въ 47 году, начали чувствовать себя противъ прежнихъ лътъ тяжелье. Вы уже теперь съ горы идете одиннадцатой годъ. Что же теперь часто приходитъ вамъ на мысль смерть и дълаетъ нъкоторой страхъ илп боязиь, потому что имъете за собою нъкоторыя душевныя немощи, на сіе вамъ, любезному, отъ искренности сважу: не будете имъть ни страху, ни боязни смерти, если сій душевныя немощи исцілите пластыремъ святаго покаянія, уклоняясь отъ зла и творя благо. Раскаяніе, слезы, обращеніе, предположенные плоды покаянія со смиреніемъ паки отверзаютъ намъ объятія Небеснаго Отца. А кровь Іисуса Христа Сына Божія очищаеть нась оть всякаго грвха. А безъ сего (т. е. безъ плодовъ покаянія) одно препоручение себя въ покровительство премилосердому Богу и Божіей Матери, Ангелу Хранителю и всемъ

Святымъ, ( кромъ нечанныхъ смертныхъ случаевъ ), ко исцъленію душевныхъ немощей пашихъ не довльеть. Ибо Богу воспываемъ съ Пророкомъ милость и судъ. Безмърное Его есть милосердіе; таково же есть Его и правосудіе. Онъ для очищенія гріховъ нашихъ по крещеній уставиль тайну святаго покаянія. Кто ее по надлежащему употребляетъ, -- спасается: вотъ милость! А кто ее презираетъ, откладываетъ, не употребляетъ, -- погибаетъ: вотъ судъ. Развъ только вы подъ именемъ душевныхъ немощей разумаете ежедневныя слабости, случающіяся и самымъ Святымъ, или иначе сказать: простительные гръхи, кои не лишають насъ правовърующихъ благодати. Но и тѣ должны чистымъ исповъданіемъ Богу предъ Отцемъ духовнымъ очищатися, и мы отъ нихъ избавлятися обязаны. Тогда страхъ и боязнь смерти не будутъ на насъ нападать. Развъ меланхолія или духъ маловърія и безвърія иногда насъ потревожатъ: но противъ ихъ, оружія вамъ извъстны. Въра и надежда на Спасителя нашего и теплая къ Нему молитва со смиреніемъ вст стрълы вражія, хотя и разженныя, упразднятъ. Тогда съ сими оружіями и тъ средства самыя приведемъ въ дъйство, кои употребляемъ противъ хульнаго бъса. И тако Богъ мира будеть съ нами во въки!

Препоручивъ себя продолженію вашей любви и благоволенія, и прося вашихъ Св. молитвъ, да подастъ миъ Богъ, по велицъй Своей милости, всегда имъти истинное покаяніе и плоды онаго Ему приносити. При желаніи вамъ здравія, спасенія и всякаго блага,

пребыть имъю въ особъ вашей съ нелестнымъ благо-почитаніемъ и преданностію

Марта 1 дня 1815 года. Вашего Преподобія, Любезнаго брата и друга, покорныйшій слуга и сомолитеснийкь Іеромонахь Михаиль.

Москва. Новоспасскій Монастырь.

Любезныйшій о Христы брать и другь,

Милостивый Государь!

Искренно радуюсь, благодаря Бога, что вы здравствуете и всъмъ нужнымъ довольны и мать ваша Таисія о Господъ спасается. Естественно судя, должно бы прежде умирать старикамъ: но часто случается видъть престарълаго священника, погребающаго молодаго юношу. Я думаю, что матушка ваша желала бы быть погребенною вами, и вы и я на сіе согласны; но какъ Богъ устроитъ о семъ.... Въ Его волю и милосердіе во Христъ весь животъ нашъ предадимъ.

Весьма утвиштельно мнв слышать отъ васъ, что вы начальниками своими крайне и неописанно довольны, и что чести не только не желаете, но и не помышляете о ней, и прочая за симъ. Сіе въ мірѣ есть рѣдкость нынѣ, какъ муха бѣлая.—О наукахъ же не скорбите, что не имѣли случая въ нихъ упражняться. Вмѣсто ихъ можете себя обучать во всемъ изъ Св. Писанія и умудрятися во благочестіе: добро бо благодатію утверждати сердца, а не брашны, по слову Св. Апостола Павла (Евр. 13, 9).

Не знаю, почему вы, при желаніи своемъ, безнадежны дълаетесь видъться со мною и бестдовать о Господъ? Правда, я уже старъ, слабъ, болънъ и недостаточенъ сталъ къ вздв, и совсвмъ не расположенъ къ ней. Но вы еще не въ такомъ состояній. Вы при благопріятномъ случав, ежели хощете, може те, поклонившись Святителю Димитрію съ Преподобнымъ Сергіемъ, и Московскимъ Чудотворцамъ прінти поклониться. Тогда и со мною, естьли я буду живъ, п вы желаете, увидитесь. Въ 1812 году я недалеко быль отъ васъ, въ Нижегородскомъ Печерскомъ монастыръ. Естьли бы восхотъли, могли бы тогда видъться со мною. Вы тогда были не въ томъ печальномъ состояній, въ какомъ я, нечаянно въ полдня, съ опасностію жизни, почти безъ всего нужнаго изгнанный, потомъ погорълый, разграбленный, не имъвшій, гдъ главу приклонить, во всемъ нужномъ нуждавшійся, не знавшій конца своей участи, и при томъ самъчетвертъ во время осеннее и зимнее, и жившій въ Нижнемъ почти два мъсяца съ половиною съ 28 Сентября по 10 Декабря.

Также непонятно мнѣ, почему должность духовническая приводить васъ въ смущеніе духа, и для васъ трудна и тагостнь? Количество, кажется, не такъ-то велико—около сотни. Приходскіе священники имѣютъ и болѣе. Притомъ и навыкъ уже должно бы вамъ получить, потому что почти десять лѣтъ оную проходите. И хотя помышляли и помышляете отказаться, но опасаетесь Отца Строителя, (а я прибавляю: и духовныхъ дѣтей, а наипаче Бога), дабы не навести

Ему (и имъ) чрезъ сіе оскорбленія. Пока же личнаго свиданія съ вами не буду имъть, за нужное отъ любви почитаю на сіе дать вамъ дружескій совътъ слъдующій. Богъ васъ на сію должность призваль законно и правильно, чрезъ Строителя съ братіею, личпымъ благословениемъ в одобрениемъ своего Епископа; п вы, по любви къ Спасителю рекшему: паси овцы Мол (Іоан. 21, 17), в во время рукоположенія во Герея, и во время избранія сего, согласились на оную; следовательно должны оную проходить, пока силы имъете. Развъ противъ сего будете имъть самую законную и благословную вину. Кійждо, вт немже призвань бысть, братіе, въ томь да пребываеть предь Богомь (1 Корпн. 7, 24). Буди върень даже до смерти, и дамь ти вънець живота (Апок. 2, 10). Держи, еже имаши, да никтоже приметь впица твоего (гл. 3. ст. 11). Но вы настоите: везикую святость и мудрость надобно стяжать, а я, говорите, знаю свои педостатки. Правда, такъ! Вся Іерейская должность требуетъ сего. Когда согласились вы быть Тереемъ Господнимъ; согласились убо тогда и о мудрости и о святости ттаніе имъть. И, безъ сомнанія, отъ Бога оныя можете стяжать. Вся возможна суть втрующему и просящему. И совершать литургію не меньшей святости потребно, да еще и большей, какъ и быть духовникомъ. Ибо пногда, по суду Епископа, Іерей отъ совершенія литургій запрещается, а въ духовничествъ оставляется, естьли онъ въ ономъ искусенъ. И напротивъ сего иногда власть духовничества, за злоупотребленіе оной, отнимается, а совершеніе литургія ему оставляется. Но вы цаки, тягостно и трудно, говорите. Правда! Но однако не есть еще совсъмъ неудобно и невозможно. А за великія дъла п труды великія бывають и награжденія, только тщитеся съ своей стороны проходить званіе оное, какъ должно предъ Богомъ. Аще обратишися, возставлю тя, и предъ лицемъ Моимъ станещи: и аще изведещи честное от недостойнаю, яко уста Моя будещи (верем. 15, 19). Обративый гръшника от заблужденія пути его, спасеть душу оть смерти, и покрыеть множество гръхово ( Гак. 5, 20 ). Вотъ награжденія! Въ помощь же вамъ будетъ благодать Божія, немощная всегда врачующая и оскудъвающая восполняющая, и совъты опытныхъ вашихъ старцевъ, и ръшительное повельніе Епископа вашего, у коего можете иногда, въ случат сомнительныхъ падежей, по опредълению церкве. требовать себъ наставленія не упоминая отнюдъ никакихъ лицъ. А когда совершенно изнеможете во здравій, и себя увидите уже не въ силахъ сію должность проходить, другаго же на мъсто свое предузрите, не менъе или и болъе васъ достойнаго и способнаго; тогда по любви къ Богу и ближнему со смиреніемъ можете отказаться отъ оной, дабы отъ преемника вашего лучше руководствовалось стадо Христово, а вы бы последніе дни препроводили во вииманіи о своемъ точію спасеніи. Впрочемъ да просвътить вась Господь Богь Своею благодатію, что вамъ полезнъе и спасительнъе избрать: а л на темные и не открытые вопросы по догадкамъ однимъ не могу болъе ничего сказать, кромъ сказаннаго.

Въ знакъ моея любви и благодарности, посылаю при семъ къ вамъ книгу Лътописецъ отъ 1206 года до 1534 лъта. Прошу принять оную съ тою любовію, съ каковою она посылается.

Желая вамъ душеспасительно препроводитъ Святую Четыредесятницу, поздравляю васъ съ приходящимъ пресвътлымъ праздникомъ Воскресепія Хрістова празднованіе коего да будетъ и свътло и радостно о Господъ.

Наконецъ пожелавъ вамъ мирныхъ и премирныхъ благъ и всего небеснаго, пребыть имъю къ особъ вашей съ нелестнымъ почитаніемъ и искреннею любовію прося вашихъ святыхъ молитвъ съ продолженіемъ любви Христіанской.

Марта 7 дня
1816 года.
Москва.
Новоспасск. монаст

Вашего Преподобія, Любезнаго моего о Христь брата и друга, покорныйшій слуга и сомолитеєнникт Іеромонахъ Михаиль

# XIV.

# HACTOSTERS HIJMEH'S HCAIS.

Онъ родомъ изъ Московскихъ купцовъ, въ обитель на жительство поступилъ въ 1805-мъ году. Постриженъ въ монашество 1812 года Сентября 6-го дня; посвященъ во Геродіакона 1813 года, Августа 15 дня; во Геромонаха 1815 года, Марта 14 дня; а въ должность Казначея опредъленъ 1822 года и продолжалъ оную по 1842 годъ; а сего года, по общему выбору всего братства на мъсто покойнаго Игумена Нифонта опредъленъ отъ Епархіальнаго начальства Настоятелемъ сей пустыни. 1846 года Августа 15 дня возведенъ въ санъ Игумена Преосвященнымъ Николаемъ Епископомъ Тамбовскимъ и Шацкимъ, а въ 1850 году удостоенъ палицы и награжденъ наперснымъ крестомъ.

Отецъ Игуменъ любилъ всегда бесъдовать о трудолюбів, чистотъ и о строгости жизни иночеству-

ющихъ, воспоминая часто уставы и правила иноческаго житія; нерѣдко напоминалъ онъ о высотѣ духовной жизни и духовнаго разума, благоговѣйномъ Богослуженіи, кротости, и мудрости первоначальника Іоанна, благочестиваго Настоятеля Ефрема и смиреннаго Строителя Исаіи. Еще болье Отецъ Исаія любилъ говорить о жизни святыхъ ревнителей Церкви: Макарів, Пахомів Великомъ, Іоаннѣ Златоустѣ, о прочихъ, которыхъ называлъ столпами Церкви, часто приводилъ ихъ въ примъръ твердости и непоколебимости въ вѣрѣ.

Онъ постоянно ходилъ за общее келейное правило съ обычною ему скромностію. Монахъ безъ правила, говорилъ онъ, нъсть монахъ. Древніи Святіи Отцы, какъ видимъ въ исторія, въ непрестанной молитвъ пребывали, и въ крайнемъ безмолвіи п пощеніи и тамъ благодать Божію въ себя принять сподобились, укрѣпляющую ихъ въ подвисахъ. А намъ, хотя бы малое сіе правило съ усердіемъ исполнить помогъ Господь. О. Исаія быль примфромъ подвижнической жизни и великой ревности къ дълу Божію. Не опущая ни одной Церковной службы до изнеможенія силь, онъ имъль ненасытную жажду теснейшаго общенія со Христомъ Спасителемъ, въ пріобщенів Святыхъ Таинъ. Часто повторялъ онъ: пока есть время, должно пещись, чтобы не вотще жизнь препровождать; дабы по отшествій отсюда наслідовать небесное Царствіе, котораго не удостоимся, если не бунезлобивымъ дътямъ. Безъ любви демъ подобны Божіей и безъ мира съ ближними, лицезрѣнія Божія не сподобимся. Надобно всячески стараться о уго-

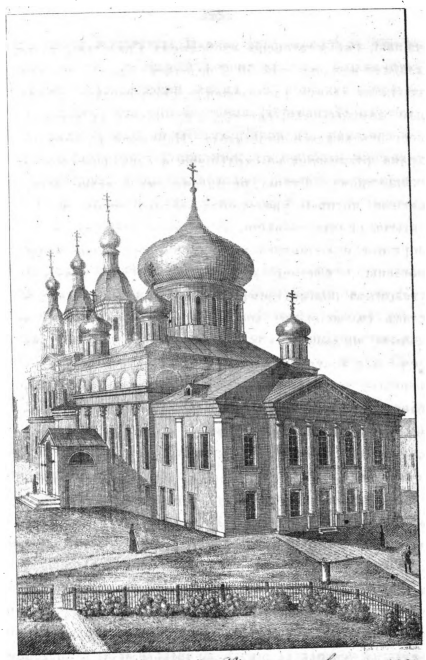
жденіи Богу, о спасеній своей души, которая всего міра дороже, нищета и нестяжаніе необходимое достояніе монаха; все сокровище міра сего суть ничто предъ въчнымъ блаженствомъ, которое объщано любящимъ Бога. Постоянно онъ внушалъ братіи о безропотномъ несеніи всякихъ трудовъ и скорбей. Не доставять пользы, говариваль, ношение веригь, продолжительныя бавнія, множество поклоновъ и всв тълесныя изнуренія, если нътъ добродътелей духовныхъ. Надобно имъть между собою нелицемърную - любовь, быть въ послушаній, въ терптній со смиреніемъ. Одни поклоны насъ не спасутъ. Богъ ищетъ мира. Монахъ нерадивый о своемъ спасеніи есть ругатель Божій. Воздержаніе, труды, отъ праздности удаленіе, храненіе ума въ Богомыслій, неисходное пребываніе въ келліи, вотъ украшенія монашескія.

Достонамятный Отецъ Игуменъ Исаія 1858 года почиль отъ трудовъ своихъ Апрѣля 16 дня, въ день Преполовенія Святыя Пасхи въ 4-мъ часу утра; предъ кончиною напутствованъ пріобщеніемъ Святыхъ Христовыхъ Таинъ, совершеніемъ Соборнаго Елеосвященія; все быль въ совершенной памяти до послѣдней минуты. Скончался на 73 году своей достославной жизни, управляя Обителію 16-ть лѣтъ; всего въ Обители препровождалъ неисходно 54 года; Обитель лишилась въ немъ добраго и смиреннаго Отца. Гробъ у него сдѣланъ былъ еще въ 1850 году изъ кипариса; тѣло его положено подлѣ старца Строителя Исаіи за олтаремъ, съ лѣвой стороны, у Успенскаго собора. Самъ онъ завѣщалъ похоронять себя здѣсь, потому

что уважаль Строителя Исаію; по любви въ нему онъ носиль имя его; подражаль и жизни его; душами они жили нераздъльно, теперь и тъла ихъ будутъ лежать рядомъ. Какъ трогательно такое постоянное неизмъняемое единеніе сердецъ! Отц. Исаія въ прододженія шестнадцатильтняго правленія своего значительно весь монастырь, и привель его въ то преудучшилъ восходное состояніе, въ какомъ онъ нахолится настоящее время; его обращение со всьми было кроткое, снисходительное, простое, отеческое. По мягкости и кротости своего тихаго характера нравъ имваъ удивительно кроткій, ласковый, привътливый ко встмъ. отличающійся боголюбезнымъ смиренномудріемъ; чрезвычайную кротость тихаго нрава онъ любимъ и уважаемъ былъ всеми.

Теплый храмъ во имя Живоноснаго Источника Божіей Матери, стараніемъ и попеченіемъ Отца Игумена Исаій, въ 1844 году на иждивеніе усердствующихъ, передъланъ вновь; на мъсто одной небольшой главы увънчанъ пятью большими, величественными куполами. которые осънены пятью крестами; главы сій, равно в кресты на нихъ, покрыты медыо и ярко вызолочервоннымъ золотомъ. Церковь Живоноснаго Источника о пяти главахъ огромнаго размъра теперь служить лучшимь украшеніемь Саровской пустыни, къ сей Церкви съ боковыхъ сторонъ придъланы колонны, что делаеть очень красивый видь и она замвчательна своимъ великольніемъ сравнительно съ прежнимъ храмомъ; бывшіе прежде внутри храма четыре столиа совстмъ уничтожены и верхъ устроенъ

чашею, гдб живописно изображенъ Спасптель, пятью хльбами насыщающій 5000 человькъ. Храмъ, по внутреннему своему расположению, сталъ гораздо общирнье, великольпиве, свытлые, и приводить въ духовный восторгъ каждаго посттителя. Наружная архитектура храма отличается великольпіемъ и весь внутреннимъ изяществомъ. Стъны расписаны живописью; между окнами, которыя увеличены, кругомъ ствнъ, въ богатыхъ рамахъ помъщены картины священнаго содержанія и отличнаго письма. Клиросы вновь возобновлены, и мъстами вызолочены. Въ олгаръ за престоломъ въ полукругломъ углублении поставленъ иконостасъ съ иконами; верхъ надъ сводомъ устроенъ чашею, на коей ръзьба, ръпьи въ видъ звъздъ вызолочены и благольно украшены. По упразднения каменныхъ столповъ, на мъсть двухъ тъхъ, кои стояли ближе въ иконостасу за правымъ и за лавымъ клиросами, сдъланы два разные богатые кивота, съ колоннами, надъ ними сіяніе съ двумя Ангелами; кивоты украшены різьбою и вызолочены по полименту и составляютъ украшение сего храма. Въ сихъ кивотахъ вставлены двъ храмовыя Святыя вконы, стоявшія прежде на столпахъ, кои уничтожены; въ кивотъ за правымъ клиросомъ Чудотворный образъ Живоноснаго Источника Божіей Матери, а въ кивоть за львымъ клиросомъ образъ Успенія Пресвятыя Богородицы. За образомъ Живоноснаго Источника устроено Игуменское мъсто, а за образомъ Успенія Божіей Матери мъсто для череднаго служащаго Геромонаха, который во время утрени и вечерняго правала произноситъ съ-



woodprovid in initi Apaur soubonocharo nomornuka, be Capobokou nyemoune a ja nuar Monenchia inmicia Cocope.

сего міста и возгласы. Иконостась устроень въ отличномъ вкусъ, а старый перенесенъ въ больничную Церковь. Расположение храма для помъщения братия такъ удобно, что они во время Церковныхъ службъ, стоя подъ арками по объвмъ сторонамъ, някакого не терпять безпокойства при многочисленности мірскихъ богомольцевъ, и могутъ покойно внимать отправляе. мому Богослуженію. Полъ въ олгаръ и до половины Церкви дубовый паркетный, остальная же половина онаго покрыта краскою; величественный сводъ и куполъ храма покоптся на четырехъ огромныхъ столпахъ: два изъ нихъ при входъ въ храмъ назади, а другіе два въ олгаръ за самымъ вконостасомъ. Кромъ другихъ красивыхъ зданій обители, преимущественно эрвніе посьтителей поражается величіемъ двухъ Соборовъ холоднаго и теплаго.

Церковь больничная во имя Преподобныхъ Зосимы и Савватія стараціємъ Игумена Исаій распространена, при содъйствій благочестивыхъ вкладчиковъ; върядъ съ настоящей къ ней съ объихъ сторонъ съверной и южной пристроены притворы, соединены съ Церковію полукружіємъ арки, что составляетъ въ обширномъ и величественномъ видъ одинъ храмъ; своды украшены стънною живописью. Иконостасъ красивый, новаго стиля, перенесенъ изъ теплой Церкви Живоноснаго Источника. Въ этой церкви, кромъ воскресныхъ и праздничныхъ дней производится неусыпаемое день и ночь псалтирное чтеніе за здравіе живыхъ и въ помицовеніе почившихъ братій и благотворитолей Саровской пустыни, коихъ имена тамъ записаны.

Для сего избраны особенные 12-ть иноковъ, кой по 2 часа въ сутки, поочередно, и читаютъ Псалтирь. Положено вносить съ каждаго имени на въчное поминовеніе на псалтирномъ чтеній 170 руб. серебромъ. Если кто вписывается еще при жизни своей, поминаютъ о здравій; а когда преставится и о семъ извъстятъ, то его поминаютъ за упокой. Такимъ же порядкомъ производится поминовеніе и на Божественной Литургій и на проскомидій. За годичное поминовеніе на псалтирномъ чтеній полагается 9 руб. серебромъ.

Притворъ церкви во имя Преображенія Господня съ югозападной стороны, по неудобности, Отпемъ Исаіею уничтоженъ, а ходъ въ Церковь сдъланъ новый, удобный, съ западной стороны; трапеза по новому и лучитему противъ прежняго расположению распространилась и изъ нея чрезъ вновь отдъланную арку, теперь открывается все внутреннее расположеніе Церкви. Иконостасъ красивой архитектуры украшенъ золотою резьбою, онъ сделанъ въ виде круга покрытаго вызолоченными разной работы дугами. вверху которыхъ утверждено изображение Спасителя, окруженнаго лучами славнаго Его Преображенія. Церковь устроена теплою. Теперь большое удобство сдълано для престарълыхъ слабыхъ больничныхъ старцевъ, которые изъ своихъ кезлій проходятъ коридоромъ въ трапезный притворъ для слушанія ранней объдни.

При Церкви Зосимы и Савватія двухъ-этажный больничный корпусь для престарёлыхъ и немощныхъ старцевъ, по умноженіи братіи, сталъ довольно не вивстителенъ; почему Отцемъ Игуменомъ верхній эгажъ къ больниць, въ которомъ были холодные чуланы, для поклажи, передъланъ на особенныя кельи съ большимъ удобствомъ противъ прежняго, и прибавлены вверху келліи, изъ коихъ коридоръ ведетъ въ притворъ трапезной Церкви Преображенія Господня, гд в бываетъ каждодневно ранняя литургія. Къ корпусу дворянской гостинницы пристройка сдълана на 16-ть аршинъ длины отъ конца колокольно.

Пониже дворянской гостиницы на мѣсто стараго деревяннаго вновь складенъ каменный двухъ-этажный корпусъ купеческій, гостиный дворъ для пріѣзжаю спихъ и приходящихъ богомольцевъ обнесенъ кругомъ каменною оградою, при немъ устроены обширные сараи для помѣщенія лошадей и экипажей.

Къ конному двору вновь пристроена помъстительная владовая, на каменныхъ столнахъ, гдъ сохранянотся разныя пустынныя издълія для продажи, какъ то лубки, мочала, кадушки и пр.

На мѣсто погорѣвшей въ 1858 году вновь выстроена пильная мельница въ 14 верстахъ отъ монастыря на рѣкѣ Сатисъ.

# XV.

#### ВЗГЛЯДЪ НА СОСТОЯНІЕ ОБИТЕЛИ

при нынвшнемъ строитель

#### IEPOMOHAXB CEPAGRMB.

Пе только тъ, о которыхъ здъсь предложены сказанія, то есть Іоаннъ, Димитрій, Ефремъ, Пахомій, Исаія. Іоакимъ, Питиримъ, Нифонтъ, Назарій и Иларіонъ просіяли въ Саровской пустынъ. Марко, Дороей, Серафимъ, Александръ, о которыхъ сатлано упоминаніе, также посвящали все житіе свое молитвамъ о спасеніи ближнихъ, и старались стяжать престанную память о Богъ непрестаннымъ призываніемъ имени Божія такъ: «Господи Іисусе Христе, Сыне Божій помилуй мя гръшнаго: » Сію молитьу особенно совътовалъ содержать въ умъ почившій въ Бозъ старенъ Отецъ Серафимъ. Онъ говорилъ: «въ этомъ да будетъ все твое вниманіе и обученіе. Ходя и сидя, дълая и въ церкви стоя, входя и исходя, сіе непрестанное вопіяніе да будеть и въ устахъ и въ сердцъ твоемъ. Съ нимъ найдешь покой, пріобрътешь чистоту духовную и тълесную, и вселится въ тебя Духъ Святый, источникъ всякихъ благъ, и управитъ жизнь твою въ святынъ, и во всякомъ благочестіи и чистотъ. Другое всегдашнее наставленіе старца Серафима было сіе: «Ради будущаго блаженства стяжите цъломудріе, храните свое дъвство. Дъва, хранящая дъвство свое ради любви Христовой, имать честь со Ангелы и есть Христу невъста: Христосъ же есть ей женихъ, вводяй ю въ чертогъ свой небесный. Всякая душа человъческая ссть дъва; во гръхахъ же пребывающая душа вдова нерадивая, въ сластолюбіи заживо умершая.»

Но все ли и обо встхъ ли можно повъдать, когда въ Саровской пустынъ оставалось въ неизвъстности великое число въ Богомыслін упражнявшихся смиренномудрыхъ старцевъ? Они сокровенно подвизались ради Господа и пріобрътенія любви Божіей. Съ совершенною любовію къ Богу, въ уединенной молитвъ и воздержаніи, возносились они духомъ своимъ на небо, истощали тело свое постомъ и бленіемъ, чтобъ отразить мучительный помыслъ сладострастія, и отвращая очи свои, еже не видъти суеты, избъгали праздности, н углублялись въ безмолвіе такъ, что никакія усилія посттителей, желающихъ воспользоваться ихъ бестдою. не могли иногда прервать его. Для сего они удалялись отъ приходящихъ, скрывали свои добродътели, представляли изъ себя юродивыхъ, и лучше хотъли умереть, нежели оставить безмолвную молитву свою, хотя бы то на мгновеніе ока.

Посътители, не постигая духовной и многотрудной жизни ихъ, и не получая иногда отвътовь на вопросы, принисывали это мнимой ихъ гордости, относили къ невъжеству и называли ихъ грубыми, не зная того, что они живутъ уже на небесахъ, и что весь животъ ихъ сокровенъ со Христомъ въ Бозъ.

Впрочемъ благочестивые старцы сіп охотно бесьдуютъ о Словъ Божіемъ, о ученіп Св. Апостоловъ, и о жизни Св. ревнителей Христовой Церкви.

Отъ основанія обители въ Саровской пустыни въ теченін ста шестидесяти льтъ было только еще десять преемственныхъ начальниковъ и нынфиній Строптель Іеромонахъ Серафимъ есть одиннадцатый. Опъ родомъ изъ граждаиъ Пермской губерній, мірское имя было Спиридонъ, въ обитель Саровскую поступилъ въ 1823 году на 19-мъ году возраста съ своимъ отдемъ Андреемъ, (нынъ Монахъ Арсеній); въ монашество постриженъ въ 1835 году Іюня 20; во Іеродіакона посвященъ тогожъ года Сентября 29-го Преосвященнымъ Арсеніемъ, Епископомъ Тамбовскимъ; во Іеромонаха 1844 года Мая 29 дня Преосвященнымъ Николаемъ Епископомъ Тамбовскимъ; въ 1848 году въ должность Казначея опредъленъ и проходилъ опую по 1858 іг годъ: а сего года по общему выбору всего братства на мъсто покойнаго Игумена Исаія отъ Епархіальнаго начальства опредъленъ въ Строителя сей пустыни; въ обители пребываетъ 37-мь латъ, вполна оправдывая свое избраніе рачительнымъ наблюденіемъ о точномъ исполнении правилъ монашескихъ, преданныхъ обители первоначальникомъ ея Гоанномъ.

Отцемъ Стровтелемъ Серафимомъ за тъснотою и неудобствомъ для удобнаго помъщенія во время пріъзда монаховъ для исправленія монастырскихъ потребностей въ Москвъ на Саровскомъ подворьъ вновь перестроенъ и возобновленъ на дворъ каменный двухъ-этажный флигель.

Попеченіемъ Строителя пріобратено земля къ находищемуся въ Москва подворью, 7 саж: на дворъ и 2 сажени на улицу отъ Коллежскаго Ассессора Василья Александровича Г. Кокорева въ даръ обители, и тъмъ устранена бывшая на подворьа въ мастности тъснова.

Такимъ образомъ повременно устропвалась Обитель пріобрътшая себъ знаменитую славу и по благодати Божіей, донынъ пользующаяся уваженіемъ, какъ но мъстоположенію, великольпію и красотъ здапій, такъ особенно по благочестію подвизавшихся и подвизающихся въ оной боголюбивыхъ отшельниковъ.

Число братіи въ настоящее время находится до 300 человъкъ. Но прежде въ разныя времена было не равное количество. 1723 года по состоявшемуся изъ Святьйшаго Синода указу, вельно въ каждомь монастыръ братіи быть, въ силу духовнаго регламента, но тридцати человъкъ; а въ которомъ монастыръ будетъ меньше, то изъ тъхъ монастырей выбравъ лучниую братію въ оной сводить, чтобъ означенное число было непремънно. Въ то время въ здъщней обители монашествующихъ было 27 человъкъ, а въ Санаксырскомъ монастыръ 7 человъкъ, потому изъ Санаксырскаго вельно братію въ здъщній монастырь перевесть.

1764 года, блаженныя памяти, Государыня Императрица Екатерина Алексіевна благоволила на поднесенномъ отъ учрежденной Коммисіи докладѣ подписать: въ знатныхъ монастыряхъ и пустыняхъ, а имянно: въ Ниловой, Соъроніевой, Флорящевой и Саровской быть числу братій противъ перваго класса монастырей, по тридцати человѣкъ, а содержаніе онымъ имѣть отъ подаяній п отъ земель со угодьи.

1793 года, Декабря 13 дня Ея же Императорское Величество, Благочествивышая Государыня Императрица Екатерина Алексіевна соблаговолила Имяннымъ Своимъ указомъ повельть: въ Саровской обятели быть больничныхъ монашествующихъ 10 человъкъ и пожаловала на больничныхъ 200 рублей полуимперіалами.

1802 года Августа 2 дня, блаженныя памяти, Его Императорское Величество, Благочестивъйщій Государь, Императоръ Александръ Павловичь благоволилъ Имяннымъ Своимъ указомъ повельть въ сей пустынъ прибавить къ первому числу монашествующихъ 20 человъкъ.

Въ управление О. Игумена Исаіи поступило одно изъ лучшихъ украшеній Саровской ризницы — Св. Евангеліе — приношеніе благочестиваго усердія Наслѣдника Цесаревича (нынь благополучно царствующаго Государя Императора) Александра Николаевича и Супруги Его Цесаревны (нынь государыни Императрицы) Маріи Александровны. Евангеліе это прислано было въ 1853 году. Опо печатано на большой александрійской бумагь и одъто въ прекрасный бархатъ вишневаго цвыта. Много увеличивають внъшнюю красоту сего Еван-

гелія по угламъ вылитыя изъ серебра и позлащенныя изображенія четырехъ Евангелистовъ, и въ срединъ, также сребро-позлащенный, Образъ Спасителя, съдящаго на престоль. Кромъ сего, верхняя и нижняя дска укращены бордюрами и узорами сребро-позлащенными изящной отдълки.

Вообще это Евангеліе имѣетъ видъ величественный, и Слоку Божію, въ немъ заключенному, и Августъйшему имени Высокихъ Жертвователей весьма соотвѣтствующій.

Учреждена въ сей пустынь богодыльня для призрънія больныхъ и престарылыхъ на 12 человыкъ.

Внутри и внъ монастыря въ Саровской пустынь нынь всь зданія каменныя и красивой архитектуры. - Не добажая до Сарова, изъ-за лъса, вдругъ и внезапно видишь на возвышенной горъ во всей красоть и величій блестящіє куполы и золотыя главы съ крестами, горящими въ воздухъ. Какъ величественный городъ, тянутся по верхъ горы, поражаютъ взоры и представляють очаровательную картину со всьхъ сторонъ имъющій видъ весьма превосходный, монастырскія зданія саженъ на четыреста. Братскія келлін, состоящія изъ нъсколькихъ двухъ-этажныхъ огромныхъ корпусовъ правильнымъ квадрато чъ смыкаются одну огромную массу, подходять со всъхъ четырехъ сторонъ подъ одну зеленую жельзную крылцу и служатъ вмъсто кръпкой стъны и вмъсто каменной ограды. По угламъ сихъ корпусовъ стоятъ четыре фигурныя, возвышенныя, круглыя красныя башни съ длинными сіяющими шпилями, а пятая возвышается въ срединѣ падъ выѣздными воротами, откуда путь пролегаетъ чрезъ весь монастырь прямо во Святыя врата подъ колокольню (\*).

Окрестности этой обители очень пріятны. Въ глубинъ льса, въ долинахъ, между горъ и деревъ, быотъ самородные влючи. Природа щедро надълила ими здъсь глухія свои дебри. Уединенно и отрадно журчатъ прозрачные, горные источники, спускаясь по долинь и мадко благопріятствуя типінна пустыни. Весною окрестности Сарова оглашаются принемъ разнаго рода птичекъ; луга и долины благоухаютъ свъжестію цвътовъ; живописные берега ръчки Саровки, покрытые березой, липави и дубомъ, привлекають подъ тынь свою. Овраги, поростіе соснами, дикимъ, угрюмымъ своимъ видомъ погружаютъ въ задумчивость; а тъ маста, гда были уединенныя пустышныя кельи затворивновъ: Серафима, Доробея и Марка, производятъ на душу глубокое впечатленіе и возбуждають въ ней любовь къ пустынножительству.

<sup>(\*)</sup> Къ каменнымъ монастырскимъ строевіямь принадлежитъ скотный дворъ, который стоитъ въ отдаленіи отъ обители въ льсу со пчельникомъ и походитъ па дачу. Въ льсу по мъстамъ находят ся еще разныя монастырскія поселья, въ которыхъ живутъ по ньскольку иноковъ и азпимаются монастырскими работами.

# XVI.

#### ОБЪ ИНОЧЕСТВЪ.

Въ заключение всъхъ воспоминаний о Саровской обители и знаменитыхъ ея подвижникахъ, заимствуемъ статью, прекрасно написанную Андреемъ Николаевичемъ г. Муравьевымъ, изъ описания его Саровской пустыни. Статья сія покажетъ всякому, какъ должно думать о пустынножительствъ и монашествъ. Всякой благомыслящій читатель, прочтя его мысли, увървтся въ справедливости и безпристрастіи сказаннаго.

« При посъщении столь знаменитой и назидательной обители, оставляющей благодътельное внечатлъние въ сердцъ, невольно приходитъ на мысль: какъ часто и несправедливо налагаютъ общее осуждение на все монашество люди, большею частію, неопытные, которыхъ возмутилъ какой-либо печальный случай не-

благочинія, совершившійся предъ ихъ глазами. Не стану оправдывать тахъ, которые подаютъ поводъ въ нареканію на все свое братство; гораздо тягчайшее осуждение, нежели человъческое, готовится за то, что, по выраженію Апостола, «ихъ ради имя Божіе хулится во языцівхъ. » Но признавая ихъ истинно виновными и предъ Богомъ и предъ людьми, можно ли однако быть равнодушнымъ къ несправедливо распространяемому пареканію на все ихъ священное братство, достойное лучшей участи?-Надобно заметить и то, что въ числе осуждающихъ наиболъе люди, ръдко бывающіе въ монастыряхъ, подобно какъ обыкновенно случается, что и жалуются на продолжительность божественной службы тв, которые ръже другихъ ходятъ въ церковь; напротивъ, часто посъщающіе храмы Божій не утоманотся долгою молитвою, и въ нихъ болье снисхожденія къ монашествующимъ, потому что, посвятивъ себя жизни духовной, они глубже проникнуты чувствомъ собственной немощи и любви къ ближнему.

«Что есть монахъ?» спрашиваетъ глубоко постигшій житіе иноческое Святой Ефремъ Сиринъ, и блаженный авва самъ себъ отвъчаетъ: «монахъ подобенъ человъку, который падаетъ съ высоты и нашедши вервь, висящую высоко надъ землею, хватается за нее, виситъ на ней и непрестанно вопіетъ къ Господу о помощи, зная, что если ослабъетъ и выпуститъ вервь изъ рукъ, то упадетъ и умретъ.»

По сему изреченію Святаго, монашество не есть какое-либо выспреннее состояніе совершенства чело-

въческаго, а состояніе покаянія, переходъ отъ зла къ добру, стремление къ совершенству, котя бы и не близко 'еще было достижение онаго; только чрезвычайная добродътель первыхъ подвижниковъ, изумивъ міръ, усвоила названіе Ангельскаго сему образу спасенія. Мы видимъ въ книгь блаженнаго аввы Спнайскаго Іоанна, называемой Духовной Льствицею, цьлыя обители иноковъ, которыя исполнены людьми горько кающимися въ своихъ преступленіяхъ, но не отвергнутыми отъ общенія съ братією; видимъ и примфры недостойныхъ скитальцевъ или Сараваитовъ, съ одною только личиною иноческою; и не смотря на то, не падало тогда общее нареканіе на достойныхъ: потому что во всякое время п во всякомъ званія были люди добрые и злые, и уже самъ Апостолъ Павелъ жаловался первымъ христіанамъ, что онъ терпълъ отъ лжебратів ( II. Корине. XI, 26).

Следственно и мы не должны быть слишкомъ взыскательны къ иночествующимъ нашего времени, и
какъ бы подавлять ихъ слабое житіе тяжестію примера отшельниковъ первыхъ вековъ, которые казались всполинами духа и въ свое время. Если же мы
котимъ быть справедливыми, то поставимъ и себя въ
ту же раму, и сравнимъ собственный нашъ образъ
жизни съ жизнію мірскихъ Христіанъ того времени;
тогда только картина будетъ написана верными красками и освещена настоящимъ светомъ, а мы невольно сделаемся снисходительными къ братіи нашей,
если бы даже некоторыя изъ нея лица оказались лжебратіею. Это не должно однако подавать слабымъ

ипокамъ повода упорствовать въ своей слабости; но напротивъ того, какъ я уже сказалъ, должно возбуждать пхъ страхомъ отвътственности за общее нареканіе, къ собственному частному исправленію. Впикнемъ безпристрастно: въ чемъ состоитъ разность между нами мірянами и иноками? потому что, надобно сказать правду, мы кажется забыли, до какой степени сходны наши взавмилыя отношенія и обязанности, и едва ли, по словамъ Спасителя, не возлагаемъ мы, фарисейски, бремена неудобоносимыя на ихъ плечи, подъ предлогомъ ихъ отреченія отъ міра, когда сами не хотимъ двинуть сего и перстомъ (Мато. XIII, 4).

И такъ въ чемъ состоитъ существенная разность?они отреклись отъ міра! а мы развъ не отреклись также, при святомъ крещенія, отъ саганы и всіхъ дълъ его, и всъхъ ангелъ его и всего служенія его?и развъ намъ не заповъдуетъ также Апостолъ « не любить міра, и яже въ немъ (I loan. II. 15), —развъ слово, возглашаемое постригаемому вноку, не относится и къ намъ: « нъсть наша брань къ плоти и крови, но къ началомъ п ко властемъ, п къ міродержителемъ тымы въка сего, къ духовомъ злобы поднебеснымъ; сего ради прівмите вся оружія Божія, да возможете противитися въ день лютъ и вся содъявше стати» (Ефес. VI, 12. 13). «Ибо все, что въ мірѣ,» говоритъ Евангелисть Іоаннъ, «есть похоть плотская и похоть очесъ и гордость житейская» ( I. гл. 11 ' 16.). Неужели мы приведемъ себъ въ оправдание малодушное извинение, что инокъ, отрекающийся отъ міра, произносить свой объть въ зреломъ возрасте, когда мы младенцами выходимъ изъ купѣли, и другіе за насъ произносять сін обѣты? Но развѣ мы сами, уже въ возрастѣ, не воспринимаемь другихъ, и не произносимъ за нихъ, какъ пѣкогда произносили за насъ, торжественный обѣтъ сей: «отрекаемся отъ сатаны п'всѣхъ дѣлъ его, и всѣхъ ангелъ его, и всего служенія его, и всей гордыни его!» Или это только одна форма, один праздныя слова устарѣлой присяги? Ей нѣтъ! «страшно внасть въ руки Бога живаго!» восклицаетъ Апостолъ Павелъ (Евр. X, 31).

По совъсти говоря, не велико различие между обязанностями православнаго Христіанина и монаха. Если пнокъ обязанъ безбрачіемъ, то и мірянинъ, въ бракъ ли онъ находится или виъ брака, долженъ вести жизнь въ своей степени цвломудренную, свято соблюдая тапиство супружества или дъвственность. Если постоянный постъ лежитъ на инокъ, то и мірянинъ не въ правъ разръшать себъ несоблюдение правила церковнаго о постахъ, и вся разность состоить въ томъ, что монашествующие не вкушають пикогда мяса. Иноку надлежитъ ежедневно присутствомать на всъхъ службахъ церковныхъ; полезно и мірянину учащать по возможности хожденіе въ храмъ Божій, и необходимый для него долгъ не опускать ни одного праздпичнаго богослуженія, какъ утренняго, то есть литургін, такъ и вечерняго или всенощной. Что еще сказать о нестяжаніи и о послушаній, которыя ково заповъдаль изрекцій намъ: « не заботьтесь о завтрешнемъ днъ, вбо завтрешній день самъ о себъ заботится; довлеть каждому дню своя забота; ищите

же во-первыхъ царствія Божія и правды его, и все сіе приложится вамъ.» (Матв. VI, 33. 34). Или повинуйтеся наставникомъ вашимъ, которые проповъдывали вамъ слово истины, и взирая на кончину ихъ жизни, подражайте въръ ихъ.» (Евр. XIII, 7.)

Будемъ ли за то строго нападать на монашествующихъ, что они, предпринявъ болъе трудный нашего путь, текутъ по немъ столь же слабо, канъ и мы по своему пути?-узки врата для каждаго въ царствіе небесное, и если мы полагаемъ, что все имъ запрешено, а все намъ позволено, то горько опивбаемся, або широкій путь не ведеть ко спасенію. Воть почему, повторяю опять, тъ, которые болъе занямаются предметами духовными, снисходительные смотрять, по собственному опыту, на слабости человъческія.-« Но зачъмъ богатство въ монастыряхъ, » говорятъ нъкоторые: « для чего оно людямъ, давшимъ обътъ добровольной нищеты?» Дъйствительно, если иноки, какъ частныя лица, собирають себь сокровища на земль, то они не въ Бога богатьють, по притчь Евангельской: не-напрасно читаемъ мы въ писанів Святыхъ Отепъ, какъ однажды настоятель обители обрътши у погребаемаго имъ инока деньги подъ возглавіемъ, повельль удалить его тыло изъ братскаго кладбища. Но совствить иное богатый иновъ, иное богатая обитель, которая, какъ общество п общество полезное, должна имъть средство къ своему содержанію и пропитанію странныхъ и убогихъ, и къ благольпному украшенію своихъ храмовъ.

Не скажутъ ли еще: «для чего украшать храмы п

пконы?-лучше употребить деньги сін на добрыя дъла.» Какъ иногда опрометчивы такія сужденія! Часто приходять мив на память слова Господа бывшему ученику Своему о напрасной, по его мивнію, •тратв драгоцъннаго мура женою, помазавшею божественнаго Учителя. Приведу подлинныя слова Евангелиста Іоанна (ХІІ, 5. 8.): чего ради муро сіе не продано бысть на трехстахъ ценязь и дано нишимъ? Сія же рече, не яко о нищихъ печашеся, но яко тать бъ, и ковчежецъ имъяще и вметаемая сяше. Рече же Іпсусъ: не дъйте ея, да въ день погребенія моего соблюдеть е, нищія бо всегда имате съ собою, Мене же не всегда имате. Если столь драгоциное муро не отвергнуто самимъ Господомъ, для честныхъ ногъ Своихъ, то мы ли дерзнемъ осудить украшающихъ драгопънные сосуды, въ коихъ преподается намъ или соблюдается все Его пречистое тъло и честная кровь? или алтари, на коихъ приносится безкровная за насъ жертва, или святое Евангеліе, заключающее въ себъ словеса Божія, или животворящій крестъ въ память распятаго, и священные лики Господа, пречистой Его Матери и святыхъ Его угодниковъ, однимъ словомъ, весь храмъ, въ коемъ воспоминается тайна нашего спасенія?—Говорю сіе для върующихъ, ибо для невърующихъ все сіе тщетно и чуждо. Такое сужденіе особенно страшно, когда мы взглянемъ на роскошь собственныхъ нашихъ жилищъ и на драгоцинныя украшенія близких в намъ по сердцу, что едва ли не болье прилично святынь. Чтоже касается до снабденія нищихь, то, конечно, люди

усердные, жертвующіе святилищу Христа ради, не забывають и нищей братіи Христовой; но поелику они творять это втайнѣ оть міра, то и не можеть быть оно столь видимо, какъ явное для всъхъ украшеніе ими святилищъ.

Слышу еще громкой голосъ: « монашествующіе праздны, тунеядцы, и даромъ живутъ на свътъ!» Это мит напомпнаетъ вопль Египтянъ о народт Божіемъ: «праздни, праздни есте, сего ради глаголете, да идемъ пожремъ Богу нашему: нынъ убо шедше дълайте» (Исход. V, 7).-Какъ будто можно назвать празднымъ дъломъ самое упражнение молитвенное! Хорошо, если бы наша праздность всегда протекала въ молитвъ, хотя бы мы ничего инаго не дълали! Лики Ангельскіе на небесахъ непрестапно хвалятъ Бога. - Положимъ опять руку на сердце и скажемъ мы, осуждающіе праздпость иноковъ: каковы собственные наши труды и подвиги, и многіе ли нзъ насъ оставляють по себъ слъдъ жизненный и благую память? Не протекаеть ли вся наша жизнь, большею частію, въ праздныхъ увеселеніяхъ я суетныхъ бесвдахъ, гдъ даже нътъ мъста для молитвы? - Люди истинно дъятельные меньше осуждають, ибо не имъють на это времени. Случалось мив еще слышать отъ ивкоторыхъ: «по крайней мъръ мы воздали долгъ природъ, оставивъ по себъ потомство; "-но воспитали лп они дътей своихъ въ страхъ Божіемь п приготовили ли въ нихъ истинныхъ сыновъ Церкви и отечеству? это еще вопросъ; а безъ сей единственной цели, и данная имп преемственно жизнь едвали принесетъ

пользу обществу и будетъ спасительна какъ для собственной ихъ души, такъ и для рожденныхъ ими.

Да и почему обвиняють въ такой чрезвычайной бездъйственности монашествующихъ? Не говоря уже о томъ, что всякій монастырь, какъ общество, имъетъ свои необходимыя занятія и должности, которыя исправляются нарочно для того приставленными ино-. ками времени. Въ городскихъ или подгородныхъ монастыряхъ, гдъ братія должна соображаться съ щами и недостаткомъ времени или усердія гражданъ, служба сокращается по мфрв возможности, но и тутъ никогда утреня не бываетъ менъе двухъ или трехъ часовъ; столько же продолжаются двъ литургій, ранняя и поздняя, одна за другой, а иногда бываютъ 🖣 три и четыре и даже до семи, какъ въ нъкоторыхъ Лаврахъ; на это все нужны особые люди; вечерня съ правиломъ также занимаетъ около двухъ часовъ и болье. Такимъ образомъ все въ сложности составляетъ отъ семи до осьми часовъ, не считая молебновъ и панихидъ, которыхъ можетъ быть безчисленное множество. Если, можетъ быть, некоторые скажутъ, что это все безполезно, то однако такъ не мыслятъ ть, которые съ живымъ усердіемъ приходятъ участвовать въ сихъ общественныхъ службахъ и просятъ себъ еще исключительно молитвъ. Слъдственно монашествующие служать обществу столько же, сколько и приходское духовенство, и поелику служба ихъ совершается съ большимъ вниманіемъ, то и гораздо охотнъе идутъ въ монастырь, нежели въ приходскую церковь.

Разумвется, желательно, чтобы монашествующіе совъстиво употребляля все остальное время, для душеспасительныхъ занятій себь и другимъ, исключая необходимаго отдыха, и отнюдь бы не предавались праздности. Не въ оправдание празднымъ, замъчу однако, что многіе изъ насъ, употребивъ до семи часовъ на службу, почитаютъ себя въ полномъ правъ быть праздными все остальное время дня, хотя сами и жестоко осуждаютъ иноковъ, а время, кажется, должно быть, дорого для всякаго. При томъ разочтемъ, сколько еще надобно употребить онаго въ монастыръ на ежедневное приготовление къ службамъ, на пріемъ и бестду посттителей, потому что эго одна изъ обязанностей всякой обители, назидать не только благолъпнымъ служеніемъ, но и ласковымъ обращепіемъ. Въ огдаленныхъ же пустыняхъ, гдъ меньше бываетъ развлеченія, самая служба занимаетъ до 12 часовъ въ сутки, кром'в общественныхъ обязанностей п рукодълья. Много ли же времени останется на праздпость? и если нъкоторые, недостойные своего званія, монахи употребляють свободные оть Богослуженія часы на чуждое ихъ сану разсіяніе: то сколько другихъ посвящають остатокъ дня богомыслію, чтенію, писанію, иконной живописи или ръзному издълію, для благословенія приходящихъ, и можно ли распространять на всъхъ частныя отступленія отъ строгихъ правилъ иночества?-Господь, по ходатайству Авраама, объщаль ему помиловать цылый городъ, если въ немъ обрътется хотя десять праведныхъ (Быт. XVIII.). Мы ли на оборотъ, за нъсколько дурныхъ

иноковъ, осудимъ цълую обитель и даже все монашество, хотя бы и на половину было оно не въ духъ своего званія, тогда, когда быть можетъ нъсколько невъдомыхъ намъ подвижниковъ, въ тиши келейной, отклоняютъ гнъвъ Божій не только отъ своего недостойнаго братства, но и этъ насъ, дерзновенно ихъ осуждающихъ, среди бездны собственныхъ гръховъ нашихъ!

Если, послъ всего, что сказано выше, снисходительнье будуть смотръть на иночество вообще, не излишнимъ почитаю представить и о той дъйствительной пользъ, какую всегда приносили и доселъ приносятъ у насъ монастыри. Такимъ образомъ, да отнимется отъ нихъ мрачное облако нареканія, которое скрываетъ внутренній благодътельный свъть ихъ отъ нежелающихъ его видеть. Я же не думаю что либо сказать лишнее или преувеличенное, если выражусь такъ: что, при недостаткъ у насъ катихизическаго ученія въ приходахъ, обители наши служатъ огласительнымъ училищемъ Въры, и безъ нихъ можетъ быть пространное отечество наше возвратилось бы, въ нъкоторыхъ отдаленныхъ своихъ предълахъ, къ прежнему духовному мраку невъжества По истинъ, обители, разсъянныя въ сердцъ и во всъхъ концахъ Россій, суть какъ бы спасительная катихизическая сть, охватившая собою все православное царство; ее можно сравнить съ тою Апостольскою мрежею, которая, по указанію самого Господа, пзвлекла столь обильную тоню на морь Галилейскомъ: нбо досель совершается 16\*

обильная тапиственная ловля душъ человъческихъ въ мъстахъ, освященныхъ призываніемъ имени Божія.

Не покажется ли страннымъ мое сравнение? Я оправдаю его опытомъ: почти въ каждой епархіи есть завътное какое либо святилище, куда искони привыкли стекаться на богомолье всв окрестные жители; старые и малые, вст туда ходять по большимъ праздникамъ, и необходимо возвращаются съ запасомъ духовнымъ, который не могли они, или весьма ръдко могли, пріобръсти дома, въ приходской церкви. Давнее преданіе и самый трудъ хожденія уже невольно располагаютъ къ благоговънію богомольцевъ; остаются въ обители нъсколько дней, ходять ко всъмъ службамъ, утреннямъ и вечернимъ, просятъ молебновъ предъ чудотворными иконами и мощами православныхъ угодниковъ Божінхъ, которыхъ житіе имъ знакомо, в неръдко получаютъ вспъленія въ бользняхъ, по ихъ живой въръ къ симъ безсмертнымъ благодътелямъ своей родины. Сверхъ того, они слушаютъ съ жадностію поученія на литургіи, посъщаютъ нвкоторыхъ изъ знаменитыхъ по благочестію старцевъ, каковы была: Марко и Серафимъ и прочіе свътильники Сарова, и съ ихъ благословеніемъ приносятъ домой вресты и яконы, а иногда домашнюю посуду, выработанную руками отшельниковъ. Можно ли, чтобы все это не произвело благодатнаго впечатабнія на душу? Святый Іоаннъ Златоустъ не напрасно говоритъ, что тотъ, кто только побылъ въ храминъ, гдъ варится муро, необходимо выйдетъ нея облагоуханнымъ.

На такого рода людей, простыхъ и смиренныхъ, не провзводить непріятнаго впечатавнія какой либо грустный примъръ нетрезвости или небрежности нерадиваго изъ братіи. «богъ съ ними,» говорять они. «мы пришли сюда помолиться; въдь и съ нами гръхъ случается. » Не только на людей простыхъ, необразованныхъ, но даже и на высшій кругъ богомольцевъ. производить тоже впечатавніе обители, если только съ истиннымъ благочестіемъ ихъ посъщають, хотя конечно болъе утонченное чувство легче можетъ оскорбиться какимъ либо неблагочиніемъ; но за то общій взглядъ на монашество и на ту пользу, которую оно принесло отечеству, примиряетъ такого рода постителей съ недостатками иноковъ, и потому весьма несправедлива мысль, будто бы все сіе полезно для одного народа; нътъ, по словамъ Апостола, благочестіе на все полезно (І Тим. IV, 8).

Люди образованные, въ смыслъ свътскомъ, имъютъ еще много средствъ для своего духовнаго образованія, кромъ обителей; гдъ же могутъ, въ другомъ
мъстъ, почерпнуть оное убогіе дъти природы, которые научаются догматамъ Въры изъ того только,
что они видятъ и слышатъ, потому что не знаютъ
грамоты и не имъютъ у себя духовныхъ наставниковъ. Сосъдніе монастыри восполняютъ сей духовный
недостатокъ, ибо тамъ служба Божія совершается безъ
опущенія, и самое благольпіе обрядовъ объясняетъ
для внимательныхъ внутренній смыслъ ихъ; а иногда
какое нибудь слово благоговъйнаго старпа западаетъ

глубоко въ душу и производитъ спасительное измъненіе цълой жизни. Посему какъ больно слушать поверхностное и непріязненное сужденіе о монашествъ людей, вовсе незнакомыхъ съ жизнію духовною и видящихъ одну только худую сторону обителей, когда, напротивъ того, многія тысячи народа стремятся въ сіи убъжища молитвы, и обрътаютъ въ нихъ душевную для себя пользу!

Я говориль вообще о пользъ всъхъ обителей безразлично, малыхъ и великихъ, славныхъ и неизвъстныхъ, разсъянныхъ по лицу благословенной земли нашей. Что же если упомянуть о знаменитыйшихъ, каковы: святыя лавры Сергіева в Печерская, или Соловецкая, къ которымъ искони стекается вся Россія изъ отдаленивишихъ предвловъ, какъ нъкогда сходился весь Израиль въ урочные дни торжествъ ветхозаветныхъ въ единственный тогда храмъ Іеговы, предъ лице Бога Іаковля. Это всенародное ежегодное собраніе было залогомъ единодушія и ства въ народъ Божіемъ, напомпная ему о единствъ его происхожденія и Въры. Тоже можно сказать и о благочестивомъ странствованіи единоплеменнаго народа Русскаго, разсвяннаго по необъятному отечеству нашему, который встръчается однажды въ годъ, въ лицъ своихъ богомольцевъ, у какой либо одной святыни, и передаетъ другъ другу взаимныя мысли и чувства; даже нъкоторое образование проистекаетъ отъ сего благочестиваго странствованія, потому что каждый поклонникъ возвращается съ запасомъ новыхъ свъдъній о Россіи.

Скажу, для примъра, что весь Съверъ, то есть, губерніи Архангельская, Олонецкая, Вологодская, Пермская и Вятская, почитають священною обязанностію, хотя однажды въ жизнь, посьтить дальнюю обитель Соловецкую, на морь-океань, какъ простодушно говорять богомольцы, которые даже не дерзають встушать въ бракъ прежде, нежели поклонятся Савватію. Герману и Зосимь, Соловецкимъ Чудотворцамъ. Какъ похвально такое чувство усердія, основанное на другомъ, не менье похвальномъ чувствь благодарности къ симъ великимъ заступникамъ: ибо, даже и не читая льтописи, по одному давнему устному преданію, отъ отца къ сыну, весь нашъ Съверъ еще памятуеть, что онъ обязанъ своимъ образованіемъ и даже населеніемъ обители Соловецкой.

Тогда только пустынныя мѣста сій, какъ бы забытыя людьми въ полуночи, просіяли міру, когда безвѣстные отшельники Савватій и Германъ и за ними Зосима вздумали тамъ уединиться, и тайною своею молитвою оплодотворили пустыню, по весьма правильному изреченію церковныхъ пѣснопѣній, во славу отшельниковъ: «слезъ твоихъ теченьми, пустыни безплодное воздѣлалъ еси, и еже изъ глубины воздыханьми, во сто трудовъ оплодотворилъ еси, и былъ еси свѣтильникъ вселеннѣй, сія чудесы, отче нашъ, моли Христа Бога спастися душамъ нашимъ.» Такъ дѣйственна и доселѣ эта молитва, и можетъ ли быть, чтобы стекающіеся изъ сѣверныхъ предѣловъ въ обитель Соловецкую не приносили съ собою хотя нѣсколько просвъщенія духовнаго въ свои семейства? Не лишнее быть можеть, для равнодушныхъ къ святенной старинв, напомнить еще, что лавра Соловецкая, какъ она называлась въ тѣ дни, отразила, въ грустную годину Самозванцевъ, неоднократные нападенія Шведовъ и чрезъ то удержала весь Сѣверъ Руси въ повиновеніи законному Царю, точно также, какъ и лавра Сергіева, въ сердцѣ нашего отечества, была единственнымъ его оплотомъ. Сперва населеніе и просвѣщеніе всего Сѣвера, потомъ защита его отъ враговъ, и доселѣ постоянное возбужденіе въ немъ чувства вѣры,—еще ли сего недовольно?

Подобно какъ Соловецкая обитель, на своемъ морскомъ отокъ, служитъ мъстомъ соединенія для съверныхъ предъловъ Россіи: такъ въ средней ея полось Лавра Сергіева. Не только всъ окрестныя мъста, но изъ дальнихъ притекаютъ безчисленные поклонники въ великому заступнику своей родины, Преподобному Сергію. Они вмъстъ съ тъмъ обрътаютъ въ его гостепріимной обители и ежедневную трапезу для нишихъ, и больницу для болящихъ, и богодъльню для увъчныхъ, и училище для сиротъ. Чего еще болъе требовать отъ дома молитвы? такъ ли гостепріимны мірскія общественныя заведенія?

Говорить ли о Воронежѣ, гдѣ въ теченіе десяти лѣтъ перебывала, можно сказать, вся Россія, для поклоненія мощамъ новоявленнаго Чудотворца, и новыми его чудесами утвердилась въ старой своей вѣрѣ! — А Кіевъ и его чудная Печерская Лавра, эта мать всѣхъ обителей Русскихъ, какъ и самый Кіевъ

былъ матерію всьхъ городовъ нашихъ! Сколько свитыни заключается въ этой единственной сокровищнипр мочитвы! Сколько ниших питается тами милостынею всей земли Русской, и сколько богомольцевъ отъ сввера и юга, запада и востока, находятъ себъ духовное утъшение въ пещерахъ Лавры, прославленныхъ нетленіемъ первыхъ отшельниковъ! Отнимите у насъ этотъ природный нашъ Герусалимъ, и какая пустота останется въ сердце Руси, не восполняемая никакимъ инымъ сокровищемъ! — Чтобы судить о томъ, какъ дорого что-либо нашему сердцу, надобно познакомиться съ тъмъ, что мы любимъ; иначе нельзя понять нашихъ чувствъ. Мы часто слышимъ и довольно равнодушно о утрать людей намъ чуждыхъ. но живо трогаетъ насъ только участь нашихъ присныхъ. Тоже скажу о иночествъ и о монастыряхъ: одни тъ могутъ судить о нихъ, которые сами глубоко проникнуты ихъ духовною необходимостію и любятъ постщать ихъ для молитвы, Чуждымъ они чужды, хотя тъсно съ ними связана судьба всего Православія.

Мірскіе священники, обязанные узами семейными, едва бываютъ въ силахъ удовлетворять необходимымъ требамъ, когда напротивъ того иноки, болъе свободные духомъ, потому что не лежатъ на нихъ узы брака, могутъ исключительно посвятить себя служенію Церкви, въ болъе полномъ значеніи этого слова. Немощь человъческая не позволяетъ каждому духовному лицу слълаться инокомъ: потому и насильственно состояніе духовенства Латинскаго, надъ которымъ тястотъетъ законъ безбрачія, вопреки постановленіямъ

Соборнымъ; но Церковь Православная, соединяя, какъ сказано въ правилъ Шестаго Вселенскаго Собора, строгость перковную съ снисхожденіемъ апостольскимъ, благоразумно постановила, чтобы архипастыри, управляющіе перквами, были исключительно посвящены Богу, не связываясь узами житейскими, и разрышыа подчиненнымъ ихъ служителямъ вступать въ благословенный бракъ, немощи ради человъческой. Для тъхъ же, которые исключительно хотятъ работать Господу, открыты обители, дабы въ свою чреду изъ среды ихъ избирались предстоятели Церкви и ихъ ближайшіе помощники, необходимые для управленія. Что же было бы, еслибы только один безпомощные старцы заключались въ ствиахъ монастырскихъ? Не говоря уже о невозможности благолъпнаго служения, кто бы восходиль на каоедры епископскія; кто бы содъйствовалъ Епископамъ въ облегчения пастырскаго ихъ бремени?-По истинъ, когда слышищь пногда у насъ ропотъ о безполезности и множествъ монастырей и монашествующихъ, подумаешь, будто говорится о Римъ или о прежней Испаніи, глъ дъйствительно десятый человъкъ былъ пнокомъ или клирикомъ, а не о благословенномъ отечествъ нашемъ, гдъ все соразмърено мъриломъ Православія, къ благу Церкви и Государства. Изъ оффиціальных в сведеній можно достаточно убъдиться, по числу иноковъ и обителей. какъ мало знаютъ настоящее положене дълъ церковныхъ тъ, которые наиболъе вопіютъ, и страшно слышать такія строгія сужденія, при столь маломъ желаніи познать истину.

Не изумятся ли они сами, узнавъ, что во всей Россіп находится только 409 обителей мужескихъ и 118 женскихъ, въ стънахъ которыхъ заключено не болъе 5,150 постриженных в иноковъ, въ томъ числъ и старцевъ, и 2,250 постриженныхъ инокинь. Присоедините къ этому числу еще 3,970 послушниковъ в 7,400 послушницъ, не постриженныхъ и следственно свободныхъ во всякое время оставить обитель, но трудящихся въ ней, какъ трудились бы и во всякомъ другомъ мірскомъ обществъ; и того всъхъ, всякаго возраста, званія и пола, посвятившихъ себя на служеніе Богу, 15,540, а постриженныхъ между ними только 7,340 лицъ обоего пола. Неужели это число велико при 46 милліонахъ одного православнаго населенія въ Россія? Вотъ какъ то, что намъ кажется огромнымъ издали, теряетъ свои исполянские размъры по мъръ приближенія и становится весьма обыкновеннымъ, если только смотръть безпристрастными глазами!

Блаженны мы, имъющіе еще духовное утьшеніе видьть святыя обители наши процвътающими, подъ сънію Церкви Православной, а не расхищенными и сокрушенными неистовымъ духомъ враговъ. Христовыхъ, какъ на Западъ, гдъ свъжія развалины стоятъ обличительными остовами минувшей славы нынъшнему безславію. Унасъ же древнія наши Лавры и обители служатъ предметами любви народной: потому что теплое, святое чувство Православія привлекаетъ къ нимъ досель и, если не прогнъваемъ Бога, и впредь привлекать будетъ безчисленныхъ богомольцевъ, проникнутыхъ искреннею върою и привязанностію къ

родной святынъ. Возблагодаримъ же Бога отцевъ нашихъ, дающаго намъ созерцать ихъ нетлънныя тълеса, а не повланяться однимъ лишь упраздненнымъ ихъ ракамъ, какъ на печальномъ Востокъ, гдъ варвары расхитили древнюю святыню.

Великіе пустынножители земли Русской! истинные отцы не только иночествующихъ; но и мірскихъ вашихъ чадъ! Антоній и Өеодосій, Сергій и Никонъ, Зосима и Савватій и оба Кирилла и два Нила, Саввы, Ліонисіи, Александры и прочіе, имена которыхъ неизвъстны, и весь сонмъ Святителей, исшедшихъ изъ ихъ смиренныхъ рядовъ на высокія каоедры, чтобъ свътить міру! — продолжайте осънять отчизну столько разъ спасаемую вами, кровомъ крилъ нынъшней невещественной вашей славы, какъ новые Архистратиги небесныхъ силъ, образъ которыхъ носили вы на землъ! Въ святыхъ обителяхъ вашихъ, созданныхъ, по словамъ Преподобнаго Нестора, иотомъ вашимъ и слезами, да обитаетъ миръ, и да подражаютъ собранныя вами духовныя чада вашему благому примъру, оставленному вами для насъ и для нихъ. Да дается и намъ не только въ уста, но и въ сердце эта смиренная молитва великаго подвижника, Ефрема, и не на одно лишь теченіе великаго поста, но на все продолжение нашей жизни:

«Ей, Господи, Царю, даруй ми зръти моя прегръшенія и не осуждати брата моего, яко благословенъ еси во въки въковъ, аминь.»

# RPATKOE CKA3AHIE

о жизни и подвигахъ

Старца Саровской пустыни

# IEPOMOHAXA CEPAФИМА

СЪ ПРИЛОЖЕНІЕМЪ ВГО НАСТАВЛЕНІЙ.

Уважая память глубоко чтимаго незабвеннаго старна неутомимо подвизавшагося 50-ть льть въ Саровской пустынь, прилагаемъ краткое свъдъніе объ этомъ приснопамятномъ подвижникъ — Геромонахъ Сераъимъ.

Родился онъ въ Курскъ 1759 года Іюля 19 дня; отепъ его Курскій купепъ Исидоръ Мошкинъ, мать Агаюія, при Святомъ крещеній наречено ему было имя Прохоръ; онъ быль 3-хъ льтъ, когда лишился отца своего; отецъ его занимался подрядами на строеніе церковныхъ зданій, и при концѣ своей жизни, ступиль къ строенію въ Курскъ каменнаго храма въ честь Преподобнаго Сергія Радонежскаго, но постигпутый смертію оставиль окончательное устроеніе сего храма на попеченіе женъ своей Агаоіи, подъ надзоромъ которой въ послъдствіи времени оное и было довершено. Однажды во время строенія сего храма Аганія пошла на верхъ зданія, взявъ и сына своего, бывшаго тогда семи лътъ; когда она взошла на церковное зданіе, дитя Прохоръ отлучился отъ матери, и, по пеосторожности, упаль съ высоты зданія на землю; мать въ страхъ побъжала внизъ и думала найти его уже мертвымъ; но къ удивленію и радости своей нашла его стоящимъ на земль совершенно невредимымъ; благочестивая мать усмотръла въ этомъ

особенное дъйствіе Промысла Божія, сохранившаго отрова, и со слезами благодарила за сіе Господа Бога.

Десяти лътъ отрокъ Прохоръ отданъ былъ для обученія въ наученіе грамотъ чтенію и письму; онъ былъ прилъженъ и показывалъ остроту ума.

Въ Прохоръ возгоръщось пламенное усердіе посвятить себя подвигамъ жизни иноческой, почему на 18-мъ году отъ рожденія своего, получивъ увольненіе, оставиль домъ, имъніе и мать и направиль путь свой. Прежде избранія для себя какого либо монастыря, онъ пошелъ въ Кіевъ для поклоненія святымъ мощамъ Угодниковъ Божінхъ. Войдя въ Святую Печерскую Лавру онъ палъ со слезами на землю предъ Чудотворнымъ образомъ Успенія Пресвятыя Бого-матери и съ усердною молитвою припадаль и къ ракамъ Святыхъ Антонія, Феодосія и прочихъ Угодниковъ Божіихъ тамъ почивающихъ, прося да наставятъ его на путь спасенія и покажуть місто для провожденія иноческой жизни. Расположившись говъть пріобщился Святыхъ Божественныхъ Христовыхъ Таинъ; узнавъ. что есть затворникъ недалеко отъ Лавры, въ Китаевской обители, бого-угодной жизни, имъющій даръ прозорливости, по имени Досиоей, немедленно поспъшилъ туда, и. допущенный къ блаженному затворнику. припаль къ ногамъ его, цъловалъ стопы подвижнаго старда, открылъ ему свое пламенное желаніе къ иноческому житію, прося благословенія; прозорливый старецъ, проразумъвъ въ немъ благодать Божію, ублажилъ его намъреніе, благословилъ его, - и, ўказавъ

для него мъсто пребыванія, Саровскую пустыню, сказаль ему: «гряди, чадо Божіе, и пребудь тамъ! мъсто сіе тебъ будетъ во спасеніе.» Отрокъ Прохоръ утьшился совътомъ; небеснымъ восторгомъ горъла душа его къ предначатію иноческаго житія; принявъ благословеніе старца Досиося, оставиль Лавру, возложивъ все упованіе на спасительную волю Божію, и на покровительство Божіей Матери, благополучно достигъ Богоспасаемой Саровской пустыни, какъ Самимъ Богомъ назначенной ему для прохожденія пноческаго житія. 1778 года прибыль онь сь помощію Божією въ сію обитель прадостно вступиль во врата ея, какъ перстомъ Божівмь ему указанную. Тамъ онъ принятъ быль съ любовію старцемъ строителемъ Пахоміемъ и опредъленъ въ число послушниковъ. Проходилъ разныя послушанія и на церковную службу являлся ранъе всъхъ и въ 1786 году Августа 13 дня постриженъ въ монашество Сгроигелемъ Пахочіемь и дано ему имя Серафимъ.

Принявъ новое имя Ангельское, онь отвратиль очи свои, еже не видъти суеты, съ пламенивишимъ усердіемъ началъ заботиться о приближеніи любовію къ Господу, имя Коего было непрестанно въ сердць и устахъ его; 1787 года въ Декабръ посвященъ во Іеродіакона Преосвященнымъ Викторомъ Епископомъ Владимірскимъ и Муромскимъ. Принявъ сей санъ, какъ служитель олтаря, заботясь о совершенной чистотъ по душъ и тълу онъ усугубилъ ревность и усердіе къ Господу Богу и Святой Его Церкви, такъ что въ продолженіи няти годовъ находился въ повседнев-

номъ служени литурги, всякий день приобщался Святыхъ Тайнъ, укръпляясь святынею, напрягая всъ свои сплы къ дальнъйшимъ подвигамъ. Упражняясь въ богомыслів, въ непрестанномъ славословів Божіемъ в чтеній Божественных книгь и почему им'я умъ очищенный отъ страстей, онъ неоднократно удостоивался духовныхъ видъній. Вся жизнь его была посвящена молитвамъ о спасенін ближнихъ. 1793 года Сентября 2 посвященъ во Іеромонаха Преосвященнымъ Ософиломъ Епископомъ Тамбовскимъ и Пензенскимъ при строитель Пахомів. По полученій сугубыя благодати Духа Святаго онъ еще събольшею любовію, съ горячею върою сталъ подвизаться ради Господа Бога, полагая восхождение къ Нему въ сердцъ своемъ. По склонности къ уединенной жизни и по любви къ совершенному безмолвію отъ самаго вступленія въ монастырь желаніе его было посвятить себя совершенно пустыннической жизни, посему онъ началь просить у Настоятеля Іеромонаха Исаій благословенія на жизнь пустынную и уединенную, въ подражание древнимъ пустынножителямъ и получивъ отъ Настоятеля благословеніе въ 1794 году съ несказанною ревностію в радостію удалился въ пустынную келлію, отстоящую отъ монастыря на пять верстъ въ лъсу, близь ръчки . Саровки на горъ. По вступленіи въ жизнь от нельническую, телесныя его упражнения состояли въ воздълываній грядъ для сажденія картофеля и другихъ овощей, также въ приготовленія дровъ для отопленія келлін, душу насыщаль онъ чтепіемъ Священнаго ппсанія Ветхаго и Новаго Завъта, твореній Іоанна

**Лъствичника, Е**фрема Сирина, Исаака Сирина и Добротолюбія.

Правиломъ его въ пустынѣ было: каждый день прочитывать по нѣскольку зачалъ изъ Евангелія я Апостола и исправлять по Церковному уставу всѣ службы, кромѣ Литургіи, неупустительно, безъ всякой перемѣны, кромѣ того, въ разсужденіи молитвъ и чтенія Псалтыри, строго соблюдалъ правило, завѣщанно е Ангеломъ Великому Пахомію. Сонъ его былъ весьма короткій.

Братія часто находили его тамъ въ глубокомъ Богомысліи, ихъ встръчалъ онъ однимъ только поклономъ, соблюдая строгое молчаніе.

Наканунъ Воскресныхъ и праздничныхъ всегда приходиль онъ въ монастырь, гдъ слушалъ вечерню, всенощное батніе и пріобщался Святыхъ Тапиъ за раннею Литургіею; посль Литургіи до вечерни принималь въ монастырской своей келлін приходившую къ нему, ради пользы душевныя, братію; старшимъ давалъ полезные советы, а младшимъ дълалъ отеческія наставленія, во время же вечерни, взявъ хлъба на недълю, возвращался въ свою отшельническую келлію. Онъ имвль обычай всегда приходить въ Обитель на первую недълю Св. Великаго поста: во всю седьмицу до Субботы ничего не вкушаль, да и пищи приносить не приказываль. Живя въ пустыни, такою объять быль любовію къ воздержанію, что просиль у Настоятеля благословенія пататься однимъ картофелемъ и другими овощами, которыя онъ самъ садилъ у келии своей; и посль того

17\*

питался три года однимъ картофелемъ и другими овощами и снитью. Нъкоторые изъ братій Обитель хотьли-было съ нимь вубсть жить, но, не могши понести тягости пустынной жизни и великихъ его трудовъ, возвращались паки въ Обитель.

Впродолженій пустыннаго своего житія, приходящимъ къ нему изъ Монастыря братіямъ, для посѣщенія и принятія полезныхъ отъ него совътовъ, давалъ онъ иногда наставленія, сообразныя нуждамъ каждаго, а иногда, желая сохранить безмолвіе, отъ приходящихъ удалялся.

Исконный врагъ діаволъ, не терпя видіть доблестныхъ подвиговъ старца, дълалъ ему разныя искушенія, днемъ и особенно въ ночное время, въ часы стоянія его на молитвъ, видимо представлялось ему, что келлія его разваливается на четыре стороны, и къ нему идуть со встхъ сторонъ съ страшнымъ ревомъ дикіе звъри; иногда являлся предъ нимъ открытый гробъ и востающій изъ него мертвецъ, а вногда врагъ дълалъ на него такія страшныя нападенія, что поднималь его на воздухъ и такъ ударяль его о поль, что, если-бы не помощь Божія, то отъ таковыхъ ударовъ и кости его могли-бы сокрушиться. Такія искушенія и нападенія врага онъ всегда побъждалъ силою и знаменіемъ честнаго и и Животворящаго Креста Господня и наконецъ помощію Божіею побъдиль совершенно, такъ что въ своемъ безмольій пребываль мирно, а потому онъ тъмъ, кои требовали его совъта, для прохожденія жизни пустыннической, говариваль, что живущему въ пус-

тынь, должно быть какъ-бы распятому на кресть, и что въ Монастыръ живущіе борются съ противными силами какъ-бы съ голубнии, а въ пустынъ-какъ со львами и леопардами -- и никому не благостовляль уединяться въ пустыню одному; но совътоваль отходить на пустынной подвигь двоимъ или троимъ единонравнымъ братіямъ, чтобы они могли украплять другь друга советами и утещаться взаимною, спасительною бесвлою. Сколько ни старался діаволь воспрепят-· ствовать сему доблестному подвижнику въ его теченіи и удалить отъ жизни уединенной, однако всв усилія его остались тщетны: ибо таковыми искушеніями ничего успъть не могъ; напротивъ самъ отъ него побъжденъ и со стыдомъ отступилъ.

Но когда діаволъ не могъ самъ по себъ причинить твердому отшельнику никакого вреда; то употребиль на сіе орудіемъ злыхъ людей. 1804 года пришли къ старцу три человъка изъ сосъднихъ крестьянъ. Онъ быль въ это время въ льсу, рубиль дрова; приступили къ нему и требовали оть него денегъ, говоря что къ тебъ ходятъ люди носятъ деньги; онъ имъ отвъчалъ: я ни отъ кого ничего не беру; но они, не повъря его словамъ, положили вынудить требуемое насильственнымъ образомъ. Одинъ изъ нихъ сначала ударилъ Старца въ голову такъ кръпко, что у него пошла изъ устъ и ушей кровь, потомь били его смертельно, кто чемъ могь: одинъ обухомъ, другой поленомъ, третій пиналъ ногами, пока сочли его уже мертвымъ. По таковомъ безчеловъчномъ поступкъ, осмотръли они все въ келліи, но не нашедини ничего,

удалились. Отъ сихъ смертельныхъ ударовъ, онъ едва могъ придти въ чувство; на другой день, весь израненьні, съ большимъ трудомъ пришелъ въ Обитель; онъ былъ весь окровавленъ, волосы его были смяты и смѣшаны съ соромъ, руки избиты, уста запеклись кровію и нѣсколько зубовъ было выбито.

Увидъвъ его братія въ такомъ жалкомъ положенін, ужаснулись и спрашивали, что съ нимъ случилось; онъ просиль ихъ призвать къ себв Строителя, которому все случившееся съ нимъ объясниль. Это не-. счастное событіе повергло какъ Строителя, такъ н всю братію въ печаль, и Отецъ Серафимъ, до излѣченія бользии, оставался въ Обители и пользовался усердіемъ братін; скоро узнаны были избившіе его крестьяне, -- но благодушный Старецъ, простя вхъ, упрашиваль Настоятеля, чтобы и онь нивакого съ нихъ взысканія не дълаль. Онъ соглашался, чтобы лучше его пзъ Обптели выгнали, нежели имъ какое оскорбление панесли. — Такъ онъ былъ незлобивъ и отпущалъ обиды врагамъ своимъ. Но не умедлило постигнуть злод тевъ праведное посъщение божие: огонь вскоръ истребиль жилища ихъ, и они, симъ вразумленные, сами пришли съ раскаяніемъ въ своемъ злодъйствъ къ Отпу Серафиму и со слезами просили у него прошенія и молитвъ.

По нъкоторомъ времени, предстательствомъ Божія Матери, какъ опъ о семъ открылъ одному изъ братіи, получилъ онъ отъ тъхъ причиненныхъ ему побоевъ исцъленіе, и съ возвращеніемъ тълесныхъ силъ просилъ у Настоятеля позволенія опять возвратиться въ свою

отшельническую келлію. Настоятель, по совьту братіи, уговариваль его остаться на всегда въ Монастырь, опасаясь и впредь подобныхъ случаевъ, но онъ отвъчаль, что не страшится такихъ нападеній; ибо ръшился претерпъвать всь оскорбленія, какія-бы ин случились, подражая мученикамъ, страдавшимъ за Господа нашего Іисуса Христа. Онъ боялся только душевныхъ разбойниковъ, непрестанно содержа въ памяти слова Спасителя: не убойтеся отъ убивающихъ тъло, души же не могущихъ убити: убойтеся же паче могущихъ и душу и тъло погубити въ гееннъ (Мат. 11. 28). Настоятель, видя твердость его духа, оставилъ его при его желаніи, и онъ возвратился въ свою пустынную келлію.

1807 года Строитель Монастыря, добрый и кроткій Исаія скончался; кончина его имъла глубокое вліяніе на последующую жизнь Старца Серафима. Исаія, бывъ воспріемнымъ его Отпомъ отъ Евангелія, при постриженін его въ монашество, в отцемъ духовнымъ, былъ наилучшимъ его собесъдникомъ; опъ такъ почиталь Отца Серафима, п столь любиль беседовать съ нимь, что и тогда, какъ тяжкая предсмергная бользнь не позволяла ему самому ходить къ Старцу жившему въ отдаленной пустынъ, въ густомъ и неудобопроходимомъ льсу, и въ бользии посъщаль его часто при помощи усердныхъ братій (братія своими руками отвозпли его къ нему въ тележкъ въ пустыню), и бесъдою съ нимъ услаждаль последніе дни своей земной жизни. Лишеніе сего собесъдника, Наставника и Начальника, глубокою скорбію поразило Отца Серафима, - мысль о тлънности

настоящей жизни, о часъ смертномъ и о страшномъ судъ Божіемъ глубоко запала въ душу его, и онъ съ этого времени предалъ себя совершенному безмолвію, такъ что подражая великому Арсенію, избъгалъ всъхъ посътителей и при встръчъ съ къмъ-либо падалъ ницъ, и не вставалъ дотолъ, пока встръчавшійся не удалялся отъ него. Такое молчаніе и безмолвіе соблюдалъ онъ около трехъ лътъ.

Удрученный лътами и изнуренный отъ долговременныхъ подвиговъ старецъ постепенно ослабъвалъ въ своихъ, такъ что уже не могъ, по прежсилахъ нему обычаю приходять въ Монастырь въ праздничные дни для пріобщенія Святыхъ тавнъ. Сіе побудвло его оставить отшельническую жизнь, и онъ, по благословенію Строителя Шифонта, переселился въ Монастырь 1810 года, пробывъ въ пустынъ болье 15 льтъ. Строитель и братія весьма обрадовались его переселенію, ибо налъялись всегда видъть его и пользоваться примъромъ его благочестивой жизни. Всегда имъя предъ очами память смертную, по учению Інсуса сына Сирахова: помии послъдняя твоя и во въки не сограния (Свр. 7, 39), онъ упросиль савлать себа дубовый гробъ, и поставить его въ съняхъ своей келлів, у котораго часто молился. Такимъ образомъ въ своемъ уединеній всегда готовился къ исходу отъ здъщней жизни къ въчной и сидълъ въ келліи своей, какъ во гробъ, подобно живому мертвецу. Ръдкіе изъ братін могли его видёть и съ нимъ бесёдовать.

Приходящихъ же къ нему изъ братіи всёхъ предваряль земнымъ поклономъ, особливо всёхъ имъвшихъ

въру къ нему онъ училъ ходить въ Церковь неупустазаниматься умною молитвою, тельно: непрестанно усердно проходить послушаніе, какое Пачальникомъ будетъ возложено, не вкушать пищи до часа уставомъ опредъленнаго, за трапезою сидъть съ благоговъніемъ и страхомъ Божіймъ, и предлагаемое вкушать съ благодареніемъ; для сего напоминаль следующее сказаніе: между братіями былъ одинъ Старецъ прозорливый, п видълъ духомъ, каковъ кто изъ съдящихъ и ядущихъ за трапезою; онъ видъль, что одни вли медъ, другіе хатьбъ, а иные мотылу. Старецъ дивился сему и молилъ Бога, говоря: Господи: яви мн тайну сію:--на трапезъ предложены брашна однъ для всъхъ, отчего же измѣнились, -- и одни ѣдятъ медъ, другіе члѣбъ, а иные мотылу? и былъ къ нему гласъ свыше говорящій: ядущіе медъ суть тъ, которые сидять за трапезою со страхомъ и трепетомъ, съ духовною радостію и непрестанно молятся, и молптва ихъ яко кадило восходить въ Богу, и потому ядять медь. А ядущіе хльбъ суть хвалящіе вкушеніе, отъ Бога имъ данное; а ядять мотылу ропшущіе и говорящіе: это хорошо, а это гнило (прол. Авг. 7). Никому не совътовалъ безъ благословной причины выходить изъ Монастыря, но училъ терпъливо сносить всъ находящія искушенія, по слову Господа: претерпъвый до конца, той спасенъ будетъ (Мат. 10, 22). Особенно же училь хранить взаимный миръ: потому что Богъ обитаетъ только въ жилищъ мира, какъ сказано: въ миръ мъсто Его (Псал. 75. 3.).

Святыя тайны для пріобщенія его, по благословенію Настоятеля, приносимы были къ нему въ келлію въ

Воскресные и праздпичные дни, отъ ранней Литургіи. Пріобщиться Святыхъ Таипъ тѣла и крови Господней, — почиталь опъ для себя столь вождѣленнымъ, необхомымъ и спасительнымъ долгомъ, что не пропускалъ пи одного праздника и Воскреснаго дня, не сподобившись сея Святыни, да и другихъ къ тому же побуждалъ, чтобы не пропускали ни одного дванадесятаго праздника, не очистивъ совъсти своей исповъдію и не омывъ гръховъ своихъ кровію Господа нашего Інсуса Христа. — Непремънно въ четыре перковные поста совътовалъ каждому христіанину говъть.

Послр пятильтней безмольной жизни, убъжденъ будучи просьбами накоторыхъ посатителей, Отецъ Серафимъ началъ принимать и постороннихъ, и уже не отказываль на кому, кто только желаль принять отъ него благословение и воспользоваться его совътами; а потому и число посътителей время отъ времени болбе умножалось; многіе изъ дальнихъ местъ начали приходить къ нему, приходящихъ опъ благословлялъ и дълаль имъ краткія поученія, смотря по душевнымъ нуждамъ каждаго. При семь онъ имълъ обыкновеніе приходящимъ къ нему раздавать антидоръ, или раздробленные на мелкія частицы благословенные хлабы; и вст принимали ихъ отъ него съ благоговъніемъ, почтеніемъ и любовію; въ затворь пробыль онъ около семпаднати леть.

За дальностію разстоянія первой келлін, онъ построиль себъ другую поближе, при той же ръчкъ Саровкъ, въ разстояніи отъ Обители около двухъ верстъ, гдъ пиълъ отдохновеніе посль трудовъ и приносиль молитвы Всевышнему; съ этого времени онъ, кромъ праздниковъ и Воскресныхъ дней, каждый почти день ходиль въ лъсъ, и занимался то приготовленіемъ дровъ, для отопленія келліп, то возд'ьлованіемъ грядокъ для сажденія картофеля, а къ вечеру всегда возвращался въ Обитель. Онъ имълъ обывновение носить въ мъшкъ на себъ камни, и на вопросъ: для чего онъ ихъ носитъ? — отвъчалъ: по Ефрему Сирину, томаю томящаго мя. Во время таковаго его уединенія многіе изъ братіи слышали его часто поющимъ антифонъ - пустыннымъ непрестанное божественное желаніе бываеть, міра сущимъ суетнаго кромъ. Сіе пъніе было не простымъ біеніемъ воздуха, но выражениемъ сердечныхъ его чувствъ; ибо дълать сіе въ восхищеніи духа, исполненный небесной радости.

По выходъ изъ затвора, для пріобщенія Святыхъ Таинъ, онъ началъ ходить къ рашней Литургіи въ больничную церковь и посль Литургіи шаки возвращался въ свою келлію, сопровождаемый множествомь посьтителей, желавшихъ принять его благословеніе и получить пользу душевную. Съ сего времени усердствующихъ къ нему появилось такъ много, что каждый день, особенно льтомъ, иные приходили къ нему въ пустынную келлію, а другіе дожидались въ Монастыръ, чтобъ видьть его, принять отъ него благословеніе и услышать назидательное слово.

Память его была твердая, умъ свътлый, и даръ слова обильный, бесъда его была столь дъйственна и утъшительна, что всякій, слышавшій оную, нахо-

диль въ ней душевную пользу для себя, и нъкоторые среди собранія признавались, что бестда его согръвала вхъ сердце, снимала съ внутреннихъ очей ихъ, какъ-бы некогорую завесу, озаряла умы ихъ светомъ духовнаго просвъщенія, и возбуждала въ душь ръпительную перембну и силу на исправление къ лучшее. Всъ слова свои и разсужденія онъ основываль на словъ божіемъ и на преданіи отеческомъ, и полтверждаль наиболье мъстами Horaro Bartra, Ilo чистоть духа своего имьль онь дарь прозоранвости: инымъ, прежде объясненія ими своихъ обстоятельствъ, давалъ наставленія, прямо клонящіяся къ внутреннимъ ихъ чувствованіямъ и мыслямъ сердечнымъ. Особеннымъ свойствомъ его бесъдъ и обхожденія была любовь и смиренномудріе; кто бы ни быль приходившій къ нему, бъднякъ въ рубищъ, или богачъ въ свътлой одеждь, даже какими-бы кто ни быль обременень гръхами, встхъ добызалъ онъ съ любовію, встмъ кланялся до земли, и благословляль, самь цъловаль у многихъ непосвященныхъ людей руки; онъ ни кого не порицалъ жестокими укоризнами или строгими выговорами, ни на кого не возлагалъ тяжкаго бремени. Самъ неся Крестъ Христовъ со всеми скорбями, онъ говорилъ инымъ обличенія, но кротко, растворяя слово свое смиреніемъ и любовію; старался возбудить дъйствіе совъсти совътами, указываль путь спасенія и часто такъ, что слушавшій на первый разь и не понималь, что дёло идеть о его душе; после же сила слова, осоленнаго благодатію, производила свое дъйствіе неизмінно. Не выходили отъ него безъ наставленія ни богатые, ни бъдные, ни простые, ни ученые, ни вельможи, ни простолюдины, — для всъхъ доставало живой воды, текней изъ устъ смиреннаго и убогаго Старца; всъ ощущали его благопривътливую любовь и ея свлу, и токи слезъ вырывались иногда и у тъхъ, кои имъли твердое и окамененное сердце, съ особенною неусыпностію заботился онъ о тъхъ, въ коихъ видълъ расположеніе къ добру, утверждалъ ихъ совътами, наставленіями, указаніемъ пути спасенія, и возбуждалъ ихъ къ любви любовію своею.

Нъкій братъ къ назиданію себя спросиль отца Серафима, незадолго предъ кончиною его: почему мы, батюшка, не имъемъ такой строгой жизни, какую вели древніе подвижники благочестія? Онъ на сіе отвъчаль: отъ того не проходимъ такой жизни, что не имъемъ на нее ръшимости; ежели бы имъли ръшимость, то такъ-бы жили, какъ и древле просіявшіе подвигами и благочестіемъ Отцы, потому что благодать и помощь Божія къ върнымъ и всъмъ сердщемъ ищущимъ Господа, нынъ гаже, какая и прежде была, ибо, по слову Божію, Іисусъ Христосъ вчера и днесь, Той же и во въки (Евр. 13. 8.)

Приближаясь къ глубокой старости, за годъ до смерти, Старецъ сталъ чувствовать въ тѣлесныхъ силахъ особенное изпеможеніе, и потому въ пустынную свою келлію началъ ходить рѣже, также и въ Монастырѣ не всегда принималъ уже посѣтителей. Это опечаливало нѣкоторыхъ; но усердно желая непремѣнно видѣть его и воспользоваться его наставленіями, дожидались п проживали для сего въ Монастырѣ

не малое время. За педълю до кончины своей 1832 года, въ день Рождества Христова, старецъ неожиданно пришелъ къ поздней Литургій, которую служилъ Игуменъ Нифонтъ; Отецъ Серафимъ пріобщился Святыхъ Тапнъ, и послъ Литургіи бестдоваль съ Игуменомъ; роспростясь съ Игуменомъ старецъ возвратился въ свою келлію, и вручиль одному изъ монаховъ, Іакову, образъ Преподобнаго Сергія, пзображающій на фициоть посъщеніе Божіей Матери съ такими словами: «сей образъ на меня надъньте, когда я умру, и съ нимъ положите меня въ могилу; сей образъ, продолжалъ От. Серафимъ, присланъ мнв честнымъ Отдемъ Архимандритомъ Антоніемъ, Намъстникомъ Святой Лавры, отъ мощей Преподобнаго Сергія. » Къ Отцу Архимандриту Антонію Отецъ Серафимъ питалъ особенную любовь.

Передъ Новымъ годомъ, вышедши изъ своей келліи къ Успенскому собору, старецъ обмѣрялъ и назначилъ съ боку олтаря мѣсто для могилы своей. 1833 года Генваря I дня въ послѣдній разъ пришелъ въбольничную Церковь къранней Литургіи и пріобщился Святыхъ Таинъ. Въ сіе время замѣчено было въ немъ крайнее изнеможеніе тѣлесныхъ силъ; впрочемъ онъ показывалъ спокойный и радостный духъ.

На другой день то есть 2-го Генваря во время утрени на молитвъ онъ предалъ Господу Богу духъ свой; всъ поражены были сею въстію; плачъ быль общій, выражавшій сильную скорбь о разлукъ съ доблестнымъ подвижникомъ. Тъло почившаго оставалось во гробъ не погребеннымъ восемь сутокъ;

стояло въ Успенскомъ соборъ. Въ эго время въ послъдній разъ изъ окрестиыхъ мьстъ собралось множество посътителей воздать долгъ великому Старцу, теплому своему молитвенныку въ нескончаемые въки.

Такъ какъ при жизни своей От. Серафимъ многихъ назидаль, просвъщаль, утышаль, врачеваль словомь, дъломъ, примеромъ и молитвою, то и после кончины его память сего великаго подвижника Христова, досель благословляется не только въ самой пустынъ Саровской и въ мъстахъ къ ней прилежащихъ, но и Православной предълахъ въ самыхъ отдаленныхъ Церкви Россійской. Его слова и слава добродътелей пронеслись повсюду; многіе изъ отдаленныхъ странъ приходять съ благоговъніемъ въ Саровскую обитель, чтобы поклониться предъ гробомъ его, и моля Господа о упокоеній души его, просять и его молитвъ о упокоенія сердецъ ихъ отъ мятежа житейскаго.

## ДУХОВНЫЯ НАСТАВЛЕНІЯ

## ОТЦА СЕРАФИНА.

## ОБЪ ОТРЕЧЕНІЙ ОТЪ МІРА.

Страхъ Божій пріобрътается тогда, когда человъкъ, отрекшись отъ міра и отъ всего, что въ мірѣ, сосредоточитъ всѣ свои мысли и чувства въ одномъ представленіи о законѣ Божіемъ и весь погрузится въ созерцаніе Бога и въ чувства объщаннаго Святымъ блаженства.

Нельзя отречься отъ міра и придти въ состояніе духовнаго созерцанія, оставаясь въ мірѣ. Ибо
доколѣ страсти не утишатся, нельзя стяжать міра
душевнаго; но страсти не утишаются, доколѣ насъ
окружаютъ предметы возбуждающіе страсти. Чтобы
прійти въ совершенное безстрастіе и достигнуть
совершеннаго безмолвія души, нужно миого подвизаться въ духовномъ размышленіи и молитвѣ. Но какъ
можно всецьло и спокойно погружаться въ созерцаніе Бога и поучаться въ законѣ Его и всею душею

возноситься къ Нему въ пламенной молитвъ, оставаясь среди неумолкнаго шума страстей, воюющихъ въ міръ? міръ во злѣ лежитъ. Не освободясь отъ міра, душа не можетъ любить Бога искренно.

#### О БЕЗМОЛВИИ.

Преподобный Варсонуфій учить: доколь корабль на. моръ, терпитъ бъды и прираженія вътровъ; а когда достигнетъ пристанища тихаго и мирнаго, уже не боится бъдъ и скорбей и прираженія вътровъ, но остается въ тиши. Такъ и ты, монахъ, доколь остаешься съ людьми, ожидай скорбей и бъдъ и прираженія мысленныхъ вътровъ; а когда вступпшь въ безмолвіе, бояться тебѣ нечего (Варс. отв. 8, 9.). Совершенное безмолвіе есть крестъ, на которомъ долженъ человъкъ распять себя со всъми страстьми и похотьми. Но подумай, Владыка нашь Христосъ сколько напередъ претерпълъ поношеній и оскорбленій, и потомъ уже восшелъ на крестъ. Такъ и намь нельзя придти въ совершенное безмолвіе и надъяться таго совершенства, если не постраждемъ со Христомъ. Ибо говоритъ Апостолъ: аще съ Нимъ страждемъ, съ Нимъ и прославимся. Другаго пути нъгь. (Варс. отв. 346).

Пришедшій въ безмолвіе долженъ непрестанно помнить, за чемъ пришелъ, чтобы не уклопилось сердце его къ чему либо другому.

Digitized by Google

#### О ВНИМАНІЙ САМОМУ СЕБЪ.

Проходящій путь сей не долженъ внимать постороннимъ слухамъ, отъ которыхъ голова можетъ быть наполнена праздными и суетными помыслами и воспоминаніями; но долженъ быть внимателенъ къ себъ.

Особенно на семъ пути наблюдать должно, чтобъ не обращаться на чужія дѣла, не мыслить и не говорить о нихъ, по Псаломнику: не возглаголютъ уста мои дѣлъ человѣческихъ (16, 4), а молить Господа: отъ тайныхъ моихъ очисти мя, и отъ чуждяхъ пощади раба твоего (Псал. 13, 13. 14).

Человъкъ долженъ обращать внимание на начало и конецъ жизни своей; въ срединъ же, гдъ случается счастие или несчастие, долженъ быть равнодушенъ.

Чтобъ сохранить вниманіе, надобно уединяться въ себя, по гласолу Господню: никого же на пути цѣ-луйте (Лук. 10. 4), т. е: безъ нужды не говорить.

Встръчающихся старцевъ или братій поклонами почитать должно, имъя очи всегда заключенныя.

## о попечении о душъ.

Человъкъ по тълу подобенъ зажженной свъчъ. Она должна сгоръть, и онъ долженъ умереть. Но душа безсмертна; потому и попечение наше должно быть

болье о душь, нежели о тыль: кая бо польза человьку, аще мірь весь пріобрящеть, душу же свою отщетить, или что дасть человькь измьну за душу свою (Мато. 16, 26)?

Василій Великій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Златоусть, Кириллъ Александрійскій, Амвросій Медіоланскій и прочіе оть юности до конца жизни были дъвственники; вся ихъ жизнь была обращена на попеченіе о душь, а не о тъль. Такъ и намъ все стараніе должно имьть о душь, тыло же подкрыплять для того только, чтобъ оно способствовало къ подкрыпленію духа.

Если самовольно изнуримъ свое тъло до того, что изнурится и духъ, то таковое удручение будетъ безразсудное, хотя бы сіе дълалось для снисканія добродътели.

Буде же Господу Богу угодно будетъ, чтобы человъкъ испыталъ на себъ бользни, то Онъ же подастъ ему и силу теривнія.

## ЧЪМЪ ДОЛЖНО СНАБДЪВАТЬ ДУШУ.

Душу снабдъвать надобно словомъ Божівмъ: пбо слово Божіе, какъ говоритъ Григорій Богословъ, есть хлъбъ Ангельскій, имже питаются души, Бога алчущія. Всего же болье должно упражняться въ чтеніи Новаго Завъта и Псалтири; и это дълать должно стоя. Отъ сего бываетъ просвъщеніе въ разумъ, который отъ того измъняется измъненіемъ Божественнымъ.

Digitized by Google

Надобно такъ себя пріобучить, чтобы умъ какъ бы плавалъ въ законъ Господнемъ, которымъ руководствуясь должно устроять жизнь свою.

Когда же человъкъ снабдитъ душу свою словомъ Божіимъ; тогда исполняется разумъніемъ того, что есть добро, и что есть зло.

Чтеніе слова Божія должно быть производимо въ уединеній для того, чтобы весь умъ чтущаго углубленъ быль въ истины священнаго писанія, и принимать отъ Бога въ себя теплоту, которая въ уединенім производить слезы; отъ нихъ человъкъ согръвается весь и исполняется духовныхъ дарованій, услаждающихъ умъ и сердце паче всякаго слова.

### О МИРЪ ДУШЕВНОМЪ.

Если не вознерадитъ человъкъ о потребностяхъ мірскихъ, то не можетъ имъть мира души.

Миръ душевный пріобрѣтается скорбями. Писаніе говорить: проидохокъ сквозѣ огнь и воду, и извель еси ны въ покой (Псал. 65, и 12). Хотящимъ угодить Богу надлежитъ пройти сквозѣ многія скорби. Какъ будемъ ублажать Святыхъ мучениковъ за страданія, которыя претерпѣли они ради Бога, когда мы не можемъ стерпѣгь и огневицы?

Ни что такъ не содъйствуетъ стяжанію внутренняго мира, какъ модчаніе и, сколько возможно, краткая бесьда съ пными, а съ собою непрестанная.

Ничто же лучше есть во Христъ мира, въ немъже разрушается всякая брань воздушныхъ и земныхъ духовъ. Ибо нъсть наша брань къ крови и плоти, но къ началомъ и ко властемъ и къ міродержителямъ тмы въка сего, къ духовомъ злобы, поднебеснымъ (Ефес. 6, 12).

Признакъ разумной души, когда человъкъ погружаетъ умъ внутрь себя и мъетъ дъланіе въ сердцъ своемъ. Тогда благодать Божія пріосъняеть его и онъ бываетъ въ мирномъ устроеніи, а посредствомъ сего и въ премирномъ: въ мирномъ, т. е. съ совъстію благою; въ премирномъ же, ибо умъ созерцаеть въ себъ благодать Святаго Духа, по слову Божію: въ миръ мъсто Его (Псал. 75, 3).

## О ХРАНЕНІИ МИРА ДУШЕВНАГО.

Всъми мърами надобно стараться, чтобъ сохранить миръ душевный и не возмущаться оскорбленіями отъ другихъ; для сего нужно всячески стараться удерживать гнъвъ, и посредствомъ вниманія умъ и сердце соблюдать отъ непристойныхъ движеній.

Потому оскорбленія отъ другихъ должно переносить равнодушно и пріобучаться къ такому расположенію духа, какъ бы ихъ оскорбленія не до насъ, а до другихъ касались.

Таковое упражнение можетъ доставить нашему сердцу тишину и содълать оное обителію Самого Бога.

Образъ таковаго безгнъвія мы видимъ на Григоріъ Чудотворць, отъ котораго въ публичномъ мѣстѣ жена нѣкая блудница требовала мзды, аки бы за содѣянный съ нею грѣхъ; а онъ на нее нимало не разгнѣвавшись, кротко сказалъ нѣкоему своему другу: даждь скоро ей цѣну, колико требуетъ. Жена, только что пріяла неправедную мзду, полверглась нападенію бѣса; Святый же отгналъ отъ нея бѣса молитвою (Чет. Мин. Нояб. 17 въ житіи его ).

Если же невозможно, чтобъ не возмутиться, то по крайней мъръ надобно стараться удерживать языкъ, по Псаломнику: смятохся, и не глаголахъ (76, 5).

Для сохраненія мира душевнаго также всячески должно избътать осужденія другихъ. Неосужденіемъ и молчаніемъ сохраняется миръ душевный. Когда вътакомъ устроеніи бываетъ человъкъ, то получаетъ Божественныя откровенія.

Чтобъ избавиться осужденія, должно внимать себъ, ни отъ кого не принимать постороннихъ мыслей и быть ко всему мертвымъ.

Къ сохраненію душевнаго мира надобно чаще входить въ себя и спрашивать: гдъ я?

При семъ должно наблюдать, чтобы тѣлесныя чувства, особенно зрѣніе, служили для внутренняго человѣка, и не развлекали душу чувственными предметами: ибо благодатныя дарованія получають токмо тѣ, кои

имъютъ внутреннее дъланіе в бдятъ о душахъ сво-

#### о молитвъ.

Истинно рѣшившіеся служить Господу Богу должны упражняться въ памятованіи о Богѣ и пепрестанной молитвѣ ко Іисусу Христу, говоря умомъ: Господи Іисусе Христе, Сыне Божій, помилуй мя грѣшнаго; таковымъ упражненіемъ, при охраненіи себя отъ разсѣянія и при соблюденіи мира совѣсти, можно приблизиться къ Богу и соединиться съ Нимъ. Ибо, по словамъ Св. Исаака Сирина, кромѣ непрестанныя молитвы мы приблизиться къ Богу не можемъ (сл. 69. лис. 142).

Посему всегда должно стараться, чтобъ не предавать себя разсѣянію мыслей; ибо чрезъ сіе уклоняется душа отъ памяти Божіей и любви Его, по дѣйствію діавола, какъ говоритъ Св. Макарій: все супостата нашего тщаніе есть, да мысль нашу отъ памятованія о Богѣ и страха и любви отвратить (сл. 2. гл. 15.).

Когда же умъ и сердце соединены будутъ въ молитвъ и помыслы души перазсъяны, тогда сердце согръвается теплотою духовною, въ которой возсілваетъ свътъ Христовъ, исполняя мира и радости всего внутренняго человъка.

О всемъ мы должны благодарить Господа и предавать себя Его воль; должны также представлять Ему всь свои мысли, слова и дъянія, и стараться, чгобы все служило только къ Его благоугожденію.

#### о многословіи.

Одного многословія съ теми, которые противныхъ съ нами нравовъ, довольно разстроить внутренность внимательнаго человъка.

Но всего жалостиће то, что отъ сего можетъ погаснуть тотъ огонь, который Господь нашъ Інсусъ Христосъ пришелъ воврещи на землю сердецъ человъческихъ: ибо пичтоже тако устужаетъ огнь, отъ Св. Духа вдыхаемый въ сердце инока къ освящению луши, якоже сообращение и многословие и собесъдование (Исаак. Сир. сл. 8).

Особенно же должны хранить себя отъ обращенія съ женскимъ поломъ: ибо, какъ восковая свъча, хотя п незажженная, но поставленная между зажженнымп, растаеваетъ: такъ и сердце инока отъ собесъдованія женскимъ поломъ пепримътно разслабъваетъ,о чемъ п Св. Исидоръ Пелусіотъ говорить такъ: аще (глаголющу писанію) кія беседы злыя тлять обычан благи: то бесьда съ женами, аще и добра булетъ, обаче сильна есть растлити внутренняго человька тайно помыслы скверными, и чисту сущу тълу, пребудетъ душа осквернена: что бо твердъе есть камене; что же воды мягчъе, обаче всегдащиее прилъжание и естество побъждаетъ. А потому для сохраненія внутренняго человъка падобно стараться удерживать языкъ отъ многоглаголанія: мужъ бо мудръ безмолвіе водптъ (Притч 11, 12).

## о помыслахъ и плотскихъ движеніяхъ.

Мы должны быть чисты отъ помысловъ нечистыхъ, особенно, когда приносимъ молитву, ибо нътъ согласія между смрадомъ и благовоніемъ. Гдѣ бываютъ помыслы, тамъ и сложеніе съ ними. Итакъ должно отражать первое нападеніе грѣховныхъ помысловъ и разсѣвать ихъ отъ земли сердца нашего. Пока дѣти Вавилонскіе т. е. помыслы злыя, еще младенцы, должно разбивать и сокрушать ихъ о камень, который есть Христосъ; особенно же три главные изъ нихъ: чревоугодіе, сребролюбіе и тщеславіе, которыми старался діаволъ искушать даже Самого Господа нашего въ концѣ подвига Его.

Діаволь, какъ левь, скрываясь въ оградъ своей (Ис. 9, 30), тайно разставляетъ намъ съти нечистыхъ- и нечестивыхъ помысловъ. Итакъ немедленно, какъ только увидимъ, надобно расторгать ихъ посредствомъ благочестиваго размышленія и молитвы.

## О ДОЛЖНОСТИ ПОДЧИНЕННЫХЪ ВЪ ОТНОШЕ-НІИ КЪ НАЧАЛЬНИКАМЪ.

Стяжи смиреніе, послушаніе и повиновеніе, и спасешися, говоритъ Преподобный Варсонуфій. И отнюдь не говори вопреки: что это, и для чего это? Но будь благопокорливъ, нашпаче аввъ твоему, который ради Бога печется о тебъ, и которому ввърена дуща твоя (Варс, отв. 242). Кто поистинив хочетъ быть ученикомъ Христовымъ, тотъ ни какой не имветъ власти надъ собою, чтобы дълать что нибудь самому по себъ, говоритъ тотъ же учитель. Ибо что дълается по своему помыслу, то не угодно Богу, хотя бы казалось и хорошо. Если кто лучше знаетъ полезное для себя, нежели авва, то за чъмъ и называть себя ученикомъ его.

Отвергни волю свою назадъ и блюди смиреніе во всемъ житіи твоемъ,—и тогда спасешися. Смиреніе и послушаніе суть искоренителіе всѣхъ страстей и насадителіе всѣхъ добродѣтелей (Варсон. отв. 309. 359. 351. 618. 68. 226).

Подчиненный долженъ умертвить себя для жизни временной, чтобы имъть жизнь въчную. Онъ долженъ быть какъ сукно на сукновальнъ, по словамъ Пр. Антіоха. Ибо какъ сукно бълольникъ колотитъ, толчетъ, чешетъ, моетъ, и оно дълается бъло, подобно снъгу; такъ и послушникъ, терпя уничиженія, оскорбленія, поношенія, очищается и дълается какъ серебро чистое, блестящее, огнемъ ражженное (Ант. сл. 113).

Не долженъ входить въ дела начальническія и судить оныя; симъ оскорбляется величество Божіе, отъ коего власти поставляются; ибо несть власть, аще не отъ Бога, сущія же власти отъ Бога учинены суть (Рвмл. 13, 1.).

Не должно противиться власти во благое, чтобъ не согръщить предъ Богомъ и не подвергнуться Его праведному наказанію; противляяйся власти, Божію

повельнію противляется: противляющіеся же себь гръхъ пріемлють (Римл. 13, 2).

Послушливый много къ созиданію души преуспъваеть, кромъ того, что онъ пріобрътеть чрезъ сіе понятіе о вещахъ, и приходить въ умиленіе.

## О НЕОСУЖДЕНІИ БЛИЖНЯГО И О ПРОЩЕНІИ ОБИДЪ.

Не должно судить никого, хотя бы собственными очами видълъ кого согръщающимъ, или коснъющимъ въ преступленіи Заповъдей Божіихъ, по слову Божію: не судите, да не судими будете (Мато. 7, 1).

Не должно питать въ сердцѣ злобы или ненависти къ ближнему—враждующему, но должно любить его, и, сколько можно, творить ему добро, слѣдуя ученію Господа нашего Іисуса Христа: любите враги ваша, добро творите ненавидящимъ васъ (Мато. 5,44.).

Итакъ, если мы будемъ, сколько есть силъ, стараться все сіе исполнять; то можемъ надъяться, что возсія- етъ въ сердцахъ нашихъ свътъ Божественный, от-крывающій намъ путь къ горнему Іерусалиму.

Отъ чего мы осуждаемъ братій своихъ? отъ того, что не стараемся познать самихъ себя. Кто занятъ познаніемъ самого себя, тому некогда замѣчать за другимъ; осуждай себя, и перестанешь осуждать другихъ.

Итакъ, возлюбленные, не будемъ наблюдать за чужими гръхами и осуждать другихъ, чтобы не услы-

шать: сынове человъчестій, зубы ихъ оружіе и стрълы, а языкъ ихъ мечъ остръ (Псал. 56, 5).

Ибо когда Господь оставить человъка самому себъ, тогда діаволъ готовъ стереть его, яко мельничный жерновъ пшеничное зерно.

## О УЕДИНЕНІЙ И МОЛЧАНІИ..

Амвросій Медіоланскій говорить: молчаніемъ многихъ видълъ я спасающихся, многоглаголаніемъ же ни одного. И паки нъкто изъ отцевъ говорить: молчаніе есть таинство будущаго въка, словеса же орудіе суть міра сего (Добротол. Инок. Каллиста и Игнатія гл. 16 час. 11 л. 54).

Ты только сёди въ келліи своей, во вниманіи и молчаніи, и всёми мёрами старайся приближать себя ко Господу; и Господь готовъ сдёлать тебя изъ человёка Ангеломъ: на кого бо, говоритъ Онъ, воззрю, токмо на кроткаго и молчаливаго и трепецущаго словесъ Моихъ. (Ис. 66. 2)? Когда мы въ молчаніи пребываемъ, тогда врагъ и діаволъ ничего не успёетъ относительно къ потаенному сердца человёку: сіе же должно разумёть о молчаніи въ разумё.

Ежели не всегда можно пребывать въ уединеніи и молчаніи, живя въ монастыръ и занимаясь возложенными отъ настоятеля послушаніями; то хотя нъкоторое время, остающееся отъ послушанія, должно посвящать на уединеніе п молчаніе, и за сіе малое

не оставитъ Господь Богъ ниспослать на тебя бога-тую Свою милость.

Отъ уединенія и молчанія раждаются умиленіе и кротость; дъйствіе сей послъдней въ сердць человъческомъ можно уподобить тихой водъ Силоамской, которая течегъ безъ шума и звука, какъ говоритъ о ней Иророкъ Исаія: воды силоамли текущія тисъ (8, 6).

Пребываніе въ келліи, въ молчаніи, упражненіи, молитвъ и поученій день и нощь закону Божію дълаетъ человъка благочестивымъ; ибо, по словамъ Св. Отецъ, келлія инока есть пещь Вавилонская, въ ней же тріи отроцы Сына Божія обрътоша. (Доброт. час. 114 и Петра Дамаск. ки. 1 стр. 58.)

Монахъ, по словамъ Ефрема Сирина, не останется долго на одномъ мѣстъ, если не возлюбитъ прежде молчанія и воздержанія. Ибо молчаніе учитъ безмолвію и постоянной молитвъ, а воздержаніе дълаетъ помыслъ неразвлекаемымъ. Наконецъ пріобръщаго сіе ожидаетъ мирное состояніе (Том. 2 стр. 59).

## О ПЕЧАЛИ.

Когда злой духъ печали овладъетъ душею, тогда, наполнивъ ее горестію и непріятностію, не даетъ ей совершать молитву съ должнымъ усердіемь и запи-маться чтеніемъ писаній съ надлежащимъ вниманіемъ, лишаетъ ее кротости и благолушія въ обращеніи съ

братіями и раждаєть отвращеніе отъ всякаго собесьдованія. Ибо душа, исполненная печали, двлаясь какъ бы безумною и изступленною, не можеть спокойно ни принимать благаго совьта, ни кротко отвічать на предлагаемые вопросы. Она убітаеть людей, какъ виновниковъ ея смущенія, и не понимаеть, что причина болізни внутри ея. Печаль есть червь сердца грызущій раждающую его мать.

Печальный монахъ не движетъ ума къ созерцанію п никогда не можетъ совершать чистой молитвы.

Кто побъдилъ страсти, тотъ побъдилъ и печаль. А побъжденный страстями не избъжитъ оковъ печали.— Какъ больной видънъ по цвъту лица, такъ обладаемый страстию обличается отъ печали.

Кто любитъ міръ, тому не возможно не печалиться, а презръвшій міръ всегда весель. Какъ огнь очищаетъ золото, такъ печаль по Богъ очищаетъ гръховное сердце. (Ант. сл. 25.)

## наставление новоначальному иноку.

Живя въ обители, сіе соблюдай: стоя въ Церкви, внимай всему безъ упущенія. Если находишься въ келліи, не имъя рукодълія, всячески прилежи чтенію, а наипаче Псалтири, старайся каждую статью прочитывать многократно, дабы содержать все въ разумъ.

Если есть рукодёліе, занимайся онымъ: если зовутъ на послушаніе, иди на оное. За рукодъліемъ, или будучи гдв-либо на послушаніи, твори безпрестанно молитву: Господи Іисусе Христе, Сыне Божій, помилуй мя гръщнаго. Въ молитвъвнемли себъ, т. е. умъ собери и соединяй съ предметомъ молитвы, и не устремляй ни на что другое. Когда Господь согръетъ сердце твое теплотою благодати Своея, тогда потечетъ въ тебъ молитва оная безпрестанно, и всегда будетъ съ тобою, наслаждая и питая тебя. Когда же будень содержать въ себъ сію пищу душевную, т. е. бестду съ Самимъ Господомъ, то зачемъ ходить по келліямъ братіи, хотя къмъ и будешь призываемъ? Истинно сказую тебъ, что празднословіе сіе есть и празднолюбіе. Аще себя не понимаешь, то можешь ли разсуждать о чемъ и другихъ учить? Молчи, помни всегда присутствіе Божіе и имя Его. Ни съ къмъ не вступай въ разговоръ; но всячески блюдись осуждать много разговаривающихъ, или смѣющихся, будь семъ случав глухъ и немъ; чтобы о тебе ни говорили, пропускай все мимо ушей. Въ примъръ себъ взять можно Стефана новаго (Чет. Минея. 28 Ноября въ житій его), котораго молитва была непрестанна, нравъ кротокъ, уста молчаливыя, сердце смиренно, духъ умиленъ, тъло съ душею чисто, дъвство непорочно, нищета истинная, и нестяжание пустынническое. Послушаніе безроптиво, повпновеніе тщательное, дізланіе терпъливо и трудъ усерденъ.

Съдя за транезой, не смотри и не осуждай, кто сколько ъстъ, но внимай себъ, питая душу молитвою.

За объдомъ тшь довольно, за ужиномъ воздержись. Въ среду и пятокъ, аще можень, вкушай по однажды. Каждый день непремънно въ нощи спи четыре часа: 10-й, 11-й 12, и часъ за полунощь; аще изнеможень, можно въ добавокъ днемъ спать. Сіе держи несумнънно до кончины жизни: ибо оно нужно для успокоенія головы твоей. И я съ молодыхъ лътъ держаль такой путь. Мы и Господа Бога всегда просимъ о упокоеніи себя въ нощное время. Аще тако будень хранить себя, то не будень унылъ, но здравъ и весель:

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

|      |                                              |        |      | Cn | гран.      |
|------|----------------------------------------------|--------|------|----|------------|
| ì    | Предувѣдомденіе                              | <br>II | ерво |    | - <b>Y</b> |
|      | начальникъ ел, Ісросхимонахъ Іолинъ          |        |      |    | 9          |
| 11   | Сведенія о Строитель Іеросхимональ Димитрів  |        |      |    | 26         |
| Ш    | О Строитель Іеромонахь Филареть              |        |      |    | 49         |
| IV   | О Строитель Іеромонахь Маркелль              |        |      | ,  | 51         |
| V    | О Строитель Ісромонахь Исааків               |        |      |    | <b>52</b>  |
| VI   | О Строитель старив Ефремь                    |        |      |    | 54         |
| NH.  | О Строигель старць Пахомів.                  |        |      |    | 73         |
|      | Обь Іеромонахѣ Питиримѣ                      |        |      | •  | 94         |
|      | О старць Іоакимъ.                            |        |      |    | 98         |
| VIII | О Строитель Геромонахь Исаіи                 |        |      |    | 100        |
| IX   | Объ Игуменъ Нифонтъ                          |        |      |    | 107        |
| X    | О жительствовавшемь въ Саровской пустыни     |        |      | M- |            |
|      | скомъ Игуменъ Назарів                        |        | •    | •  | 122        |
| ΧI   | Духовныя наставленія Игумена Пазарія         |        | ٠.   |    | 138        |
|      | Наставленія о любви Божіей                   |        |      |    | 141        |
|      | О монашествъ.                                |        |      |    | 145        |
|      | О пребываніи въ келлін и исхожденіи наъ нся. |        |      |    | 151        |
|      | О тщеславія.                                 |        |      |    | 134        |
|      | О причащении Божественныхъ Святыхъ Тапнь     |        | . '  |    | 156        |
|      | Воздержаніе                                  |        | ,    |    | 163        |
|      | О модитвъ келейной                           |        |      |    | 163        |
|      | О молитив особенно въ Церкви.                |        |      |    | 167        |
|      | Объ осуждении                                |        |      |    | 172        |
|      | Наставление о трацезъ.                       |        |      |    | 176        |

| XII   | Черты изъ жизни духовника старца Геромонаха Ила-   |     |  |  |  |  |  |
|-------|----------------------------------------------------|-----|--|--|--|--|--|
|       | ріона                                              | 182 |  |  |  |  |  |
|       | Наставленія новоначальнымъ Іеромонаха Иларіона 1   | 192 |  |  |  |  |  |
|       | О молитьъ                                          |     |  |  |  |  |  |
|       | О самоукореніи                                     |     |  |  |  |  |  |
|       | О самопознанін                                     |     |  |  |  |  |  |
|       | О кротости                                         |     |  |  |  |  |  |
|       | О смиреніи                                         |     |  |  |  |  |  |
|       | О послушаніи                                       |     |  |  |  |  |  |
|       | О совести                                          |     |  |  |  |  |  |
|       | О молчаніи                                         |     |  |  |  |  |  |
|       | O BOATS                                            |     |  |  |  |  |  |
|       | О прощеніи                                         |     |  |  |  |  |  |
|       | О терпѣніи                                         |     |  |  |  |  |  |
|       | Ръчь, говоренная при гробъ старца Иларіона         | 203 |  |  |  |  |  |
| ХШ    | Восиомпнаніе объ Іеромонах в Евгенів               | 210 |  |  |  |  |  |
| XIV   | Объ Игуменъ Исаіи                                  | 18  |  |  |  |  |  |
| ХV    | Взглядъ на состояние сей пустыни подъ управлениемъ |     |  |  |  |  |  |
|       | пынъшняго Строителя Серафима                       | 226 |  |  |  |  |  |
| XVI   | Объ иночествъ вообще                               | 233 |  |  |  |  |  |
| Скава | ніе о жизни старца Серафима                        | 3   |  |  |  |  |  |

TOEnogoTubumi u ryozak W. 3a rencanie bame T Tal B. nucut. недоставинв. ulue Youlurab A und nurles of lo gona Hagse ट्ट राम् मिद्रमास ut Blug CET Ha Lumbe, wew is Tage du Tile щ Суротов Дас anplia 14 gua Sires lga Regenter b. MONTEHO M

Digitized by Google

# погръшности.

| Han | ечата       | но.   |                  | Дожно читать          |
|-----|-------------|-------|------------------|-----------------------|
| Cmp | ан.         | cmp   | ook.             |                       |
| 11  | свер        | ĸ. 6  | пропущено        | не только убогое      |
| _   | сниз        | . 5   | въ одиночествъ:  | въ одиночествъ        |
| 12  | CB.         | 14    | въ свой          | въ своей              |
| 17  | CH.         | 13    | Св отецъ.        | Св. отецъ:»           |
| 22  |             | 10    | немощное         | немощное расположение |
| 23  | _           | 1     | о тралезномъ     | о трапезномъ          |
| 48  | CB.         | 1     | подрудившейся    | потрудившейся         |
| 51  |             | 1     | Маркелъ .        | Маркеллъ              |
|     | -           | 2     | приемникъ        | пі бемонкр            |
| _   |             | 6     | въ 1776 году     | въ 1746 году          |
| -   | _           | 8     | въ 1779 году     | въ 1749 году          |
| -   | -           | 11    | суждальской      | <b>суздал</b> ьской   |
| 63  | _           | 6     | 10 Маія          | 30 Маія               |
| 70  | CH.         | 12    | суждаль          | суздалв               |
| 92  | CB.         | 3     | матрозовъ        | матр осовъ            |
| 97  | -           | 13    | неисходни,       | шенскодно,            |
| 98  | _           | 7     | оставшія         | оставленныя           |
| 100 | -           | 5     | поступиъ         | поступилъ             |
| 104 | -           | 14    | любызаю          | чоризью               |
| -   | CH.         | 6     | TO ,             | тотъ                  |
| 107 | CB.         | 3     | отроческихъ      | отроческомъ           |
| 109 | -           | 12    | усталось старось | усталость старость    |
| 111 | -           | 3     | нужныхъ          | мпогонужныхъ          |
| 112 | _           | 6     | crpriü           | crporiü               |
| 120 | -           | 19    | бѣдиые           | бъдные.               |
| 134 | -           | 6     | Часла            | Числа                 |
| 144 | _           | 1     | Христесъ         | Христосъ              |
| 149 | CH.         | 8     | въ тонкость      | въ тонкости           |
| 162 | CB.         | 12    | не забый         | ие забыв <b>а</b> й · |
| 183 | cu.         | 4     | бартъ            | братъ                 |
| 190 | CB.         | 11    | понимай,         | поминай               |
| 104 | _           | 15    | <b>СЛ</b> ВДИТЬ  | СЛАДИТЬ               |
| 202 | <del></del> | 12    | <b>лулу</b>      | АУШУ                  |
| 221 | · —         | 5     | отц              | отевь                 |
| Cmp | ан.         | , C m | ook.             |                       |
| 16  | CB.         | 7     | къ лучшее        | нь лучшену            |
| 22  | -           | 9     | жом              | моя                   |

| DATE DUE |        |  |                  |  |  |
|----------|--------|--|------------------|--|--|
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
| SEP      | 4 2002 |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
|          |        |  |                  |  |  |
| GAYLORD  |        |  | PRINTED IN U.S.A |  |  |





